
 

 

 

 

 

 

 

APRESENTAÇÃO 

DOSSIÊ 
MAGOS, BRUXAS, FEITICEIRAS E 

HERÉTICOS: PROBLEMAS, TEMÁTICAS, 

FONTES E REFLEXÕES 

HISTORIOGRÁFICAS 

 

 



 

 

13 

APRESENTAÇÃO DOSSIÊ 

Nas últimas décadas, os estudos históricos sobre magia, feitiçaria, bruxaria e 

heresia passaram por um processo de renovação em suas abordagens, teorias e 

metodologias.  Inseridos em debates mais amplos sobre poder, gênero, colonialidade, 

cultura e representações, esses temas têm se afirmado como campos privilegiados 

para a compreensão das dinâmicas sociais, políticas e simbólicas que atravessam 

diferentes temporalidades e espaços. 

Autores como Carlo Ginzburg (1991), Carlos Roberto Figueiredo Nogueira 

(1991), Marion Gibson (2024), Laura de Mello e Souza (1986), Jean Delumeau (2009), 

Stuart Clark (2006), Ronaldo Vainfas (2011), Jeffrey Russel e Brooks Alexander 

(2019), Brian Levack (1988),  Luiz Mott (2010) e Anita Novinsky (2020) foram 

fundamentais para deslocar o olhar historiográfico sobre a magia, feitiçaria e 

Inquisição, evidenciando sua inserção em universos simbólicos complexos e sua 

relação direta com transformações sociais, religiosas e políticas. Contribuições 

oriundas da história cultural, da história das religiões, dos estudos de gênero, da 

micro-história e das abordagens decoloniais ampliaram esse campo, permitindo 

compreender como as categorias de “bruxa”, “feiticeira”, “herege”, “pagão” ou 

“satânico” foram historicamente produzidas, mobilizadas e disputadas. 

O dossiê “Magos, Bruxas, Feiticeiras e Heréticos: Problemas, Temáticas, 

Fontes e Reflexões Historiográficas” reúne quatorze artigos que dialogam com 

essa renovação, explorando múltiplas experiências históricas através de um amplo 

leque de fontes, da Antiguidade Tardia ao século XX, da Europa medieval e moderna 

às Américas. Em comum, os trabalhos aqui apresentados interrogam os processos 

pelos quais determinados saberes, corpos e práticas foram classificados como 

mágicos, demoníacos, heréticos ou desviantes, bem como as formas de repressão, 

negociação e resistência que emergiram desses enquadramentos. 

Um primeiro eixo do dossiê concentra-se nas relações entre cristianização, 

demonização e perseguição aos saberes mágicos, com especial atenção às 

dinâmicas de gênero. Os artigos que abordam a Antiguidade Tardia e a Idade Média 

analisam como discursos teológicos, jurídicos e culturais construíram a figura do 

“outro” como ameaça espiritual e moral. A perseguição aos saberes mágicos 

femininos, a demonização de divindades e práticas ancestrais, a associação entre 

corpo, pecado e desordem, bem como a instrumentalização da imagem do Diabo nos 



 

 

14 

discursos de poder eclesiástico e secular, revelam a centralidade da misoginia da 

ortodoxia religiosa e da política na consolidação dessas narrativas repressivas. O 

artigo de Anna Flávia de Almeida Figueiredo, analisa a perseguição cristã aos saberes 

mágicos femininos na Antiguidade Tardia, destacando a construção teológica e 

política da demonização dessas práticas. O texto evidencia o papel da misoginia, da 

legislação imperial e da ortodoxia cristã na repressão aos saberes femininos. Matheus 

Brum Domingues Dettmann, examina as percepções medievais sobre a magia a partir 

da Historia Normannorum, de Dudo de Saint-Quentin, demonstrando que a aceitação 

ou condenação das práticas mágicas obedecia a lógicas políticas e sociais, e não à 

simples oposição entre razão e superstição. Ismael da Silva Nunes e Matheus da Silva 

Carmo, investigam a construção da imagem do Diabo na Idade Média e sua inserção 

nos discursos de poder da Igreja e do Estado. O estudo destaca a demonologia como 

instrumento de controle social, com foco no Portugal do século XV. 

Outro conjunto de artigos dedica-se à magia, feitiçaria e heresia em 

contextos judiciais e inquisitoriais, examinando processos, acusações e 

testemunhos como fontes privilegiadas para compreender tensões sociais, 

hierarquias raciais e mecanismos de controle. Ao analisar casos da Inquisição 

portuguesa na Bahia setecentista ou acusações de necromancia no Brasil 

republicano, os autores evidenciam como práticas mágicas foram mobilizadas como 

categorias de exclusão, subalternização e criminalização, especialmente quando 

associadas a sujeitos racializados, pobres ou marginalizados. Esses estudos 

destacam ainda o papel das instituições jurídicas e penais na legitimação da 

repressão e na produção de narrativas sobre ordem, moralidade e civilização. Maria 

Manuela de Sousa Rocha, aborda o processo inquisitorial contra José Martins, homem 

preto e livre acusado de feitiçaria na Bahia setecentista. O artigo examina os 

testemunhos como expressões de tensões sociais, medos coletivos e dinâmicas de 

poder no contexto colonial. Lucas Vieira de Melo Santos, estuda o processo por 

feitiçaria contra Catalina Redonda, julgado pela Real Audiência e Chancelaria de 

Valladolid em 1560. A partir dos Estudos de Gênero, o artigo discute a feminilização 

da feitiçaria, o descompasso entre justiça local e central e evidencia a agência da 

acusada ao utilizar os mecanismos jurídicos como estratégia de resistência. Inês 

Teixeira Barreto, examina uma acusação de necromancia ocorrida em Londrina, em 

1951, analisando a feitiçaria como categoria de exclusão e subalternidade. O artigo 

articula imprensa, legislação penal e repressão institucional no Brasil republicano. 



 

 

15 

O dossiê contempla reflexões sobre representações do satânico, do herético 

e do pagão na modernidade e no mundo contemporâneo, ampliando o debate 

para além dos marcos cronológicos clássicos da feitiçaria européia. Ao investigar o 

cinema de horror, o medievalismo presente em obras esotéricas do século XX ou as 

leituras modernas sobre o Diabo, esses trabalhos demonstram como imaginários 

religiosos e mágicos continuam a operar como instrumentos de produção de 

alteridade, medo e poder, frequentemente articulados a processos de colonialidade 

cultural, racial e religiosa. Rafaela Arienti Barbieri, analisa as representações do 

satânico a partir da história das religiões e das colonialidades. O artigo investiga o 

cinema de horror estadunidense das décadas de 1960 e 1970 como espaço de 

produção de medos religiosos e usos políticos de Satã. Janyne Barreto Figueiredo, 

examina o medievalismo e as masculinidades presentes em Witchcraft Today (1954), 

de Gerald Gardner. O artigo discute paganismo, Igreja e gênero a partir da Análise do 

Discurso. 

Um quarto eixo articula gênero, corpo e resistência, explorando como 

mulheres, feiticeiras, prostitutas, indígenas ou personagens trágicas, foram 

historicamente construídas como corpos desviantes ou heréticos, ao mesmo tempo 

em que produziram práticas de resistência e negociação. As análises sobre a 

prostituição no Brasil do século XIX, sobre as mulheres Tupinambá no Maranhão 

colonial ou sobre a figura de Medeia na tragédia grega revelam como o corpo feminino 

se torna um campo de disputa simbólica, política e moral, tensionando os limites do 

poder patriarcal, colonial e religioso. Letícia de Oliveira Santos, interpreta a prostituta 

como “corpo herético” no Brasil do século XIX, especialmente após a Grande Seca de 

1877. O artigo articula gênero, moralidade e poder, evidenciando a prostituição como 

espaço de estigmatização e resistência. Karen Cristina Costa da Conceição, dirige 

sua atenção aos relatos de missionários capuchinhos sobre as mulheres tupinambá 

no Maranhão colonial. O artigo esmiuça a colonialidade de gênero e a imposição de 

normas eurocêntricas sobre corpos, crenças e práticas indígenas. Lorena Gouvea de 

Araujo, analisa a representação do feminino na sociedade andina a partir das crônicas 

coloniais de Felipe Guamán Poma de Ayala e Inca Garcilaso de la Vega. O artigo 

investiga como a mentalidade cristã européia influenciou a cristianização e 

moralização das mulheres autóctones, evidenciando a reelaboração colonial de 

figuras míticas femininas e a demonização do poder feminino ancestral. Rafaela dos 

Santos Teixeira Guimarães, apresenta a personagem Medeia, da tragédia de 



 

 

16 

Eurípides, como expressão da sophia grega. O artigo reflete sobre o papel educativo 

da tragédia e sobre a forma como Eurípides constrói, por meio de Medeia, uma 

reflexão crítica sobre saber, autoria e sociedade no contexto ateniense do século V 

a.C. 

O dossiê também aborda as temáticas do esoterismo, do paganismo e das 

práticas mágicas em contextos específicos, que contribuem para pensar a 

historicidade dessas práticas para além da repressão, enfatizando processos de 

adaptação cultural, circulação de saberes, privacidade, sincretismo e disputas éticas. 

Esses estudos demonstram que magia e esoterismo não são resíduos de um passado 

arcaico, mas campos dinâmicos de produção de sentido, identidade e conhecimento. 

Isabel Antonello Flores, analisa as receitas alquímico-medicinais de Caterina Sforza, 

discutindo a relação entre esoterismo, privacidade e vida feminina no século XV. O 

artigo evidencia a produção de saber como prática ligada à experiência pessoal e 

política da autora. Paola Vieira da Silveira e Camila Serafim Daminelli, investigam o 

neopaganismo no Brasil contemporâneo, destacando diálogos com religiões 

indígenas e afro-brasileiras. O artigo discute sincretismo, apropriação cultural, gênero 

e ética nas práticas pagãs atuais. 

Ao reunir pesquisas que dialogam com diferentes tradições historiográficas, da 

história cultural à história das religiões, dos estudos de gênero às abordagens 

decoloniais, este dossiê busca contribuir para uma compreensão mais complexa e 

plural dos fenômenos associados à magia, à bruxaria, à feitiçaria, à heresia e às 

práticas religiosas consideradas como “dissidentes”. Mais do que objetos marginais, 

esses temas revelam-se centrais para pensar as relações entre saber e poder, 

normatividade e desvio, repressão e resistência ao longo da história. 

Esperamos que este conjunto de trabalhos estimule novas reflexões, debates 

e investigações, reafirmando a relevância historiográfica de um campo que, ao 

interrogar o “outro”, ilumina as estruturas profundas das sociedades que o produziram. 

 

Os organizadores: 

 

Aline da Silveira (UFSC) 

Francisco de Mendonça Jr. (UFSM) 

Edison Cruxen (Unipampa)


