
 
 

 

 

 

O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUIÇÃO À BRUXARIA NA EUROPA 
OCIDENTAL DO SÉCULO XV 

 

THE MALLEUS MALEFICARUM AND THE PERSECUTION OF WITCHCRAFT IN 15TH 
CENTURY WESTERN EUROPE 

 

394 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

CARDOSO, Mateus Coelho* 
https://orcid.org/0009-0002-0523-4255 
 
RESUMO: O tema central deste artigo 
é investigar o fenômeno da bruxaria 
histórica europeia e a perseguição às 
bruxas na Europa Ocidental do século 
XV. Para tanto, foi adotada a 
metodologia de pesquisa básica, 
explicativa, bibliográfica e documental, 
utilizando o livro “Malleus Maleficarum”, 
ou “O Martelo das Feiticeiras”, escrito 
pelos inquisidores Heinrich Kramer e 
James Sprenger, como fonte histórica 
para abordar o período em questão. 
Passando por análises relacionadas às 
disciplinas de História e Direito, 
procurou-se estabelecer uma 
interdisciplinaridade, de forma a 
elucidar aspectos que envolveram a 
caça às bruxas e compreender os 
motivos que ensejaram pessoas a 
acreditarem na sua existência, bem 
como identificá-las como inimigo 
passível de ser expurgado da 
sociedade.  
 
PALAVRAS-CHAVE: Perseguição à 
bruxaria; História do Direito; Inquisição 

ABSTRACT: The central theme of this 
article is to investigate the phenomenon 
of historical European witchcraft and 
the persecution of witches in 15th-
century Western Europe. To this end, a 
basic, explanatory, bibliographical, and 
documentary research methodology 
was utilized, using the book "Malleus 
Maleficarum," or "The Hammer of 
Witches," written by Inquisitors Heinrich 
Kramer and James Sprenger, as a 
historical source for addressing the 
period in question. Through analyses 
related to the disciplines of History and 
Law, the study sought to establish an 
interdisciplinary approach between 
them, elucidating aspects surrounding 
the witch hunts and understanding the 
reasons that led people to believe in 
their existence, as well as identifying 
them as an enemy to be purged from 
society. 
KEYWORDS: Persecution of 
witchcraft; History of Law; Inquisition.

 

 
* Graduado em Direito pela Instituição Centro Universitário FAESA. 

E-mail: mateus.c.cardoso@hotmail.com 



 
 

 

 

Mateus Coelho Cardoso 

O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUIÇÃO À BRUXARIA NA EUROPA 

OCIDENTAL DO SÉCULO XV 

395 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

INTRODUÇÃO 

 

Pode-se afirmar que o período compreendido como Idade Média perpassa 

fenômenos políticos, sociais e econômicos distintos ao longo de séculos de duração. 

Nos últimos momentos da Baixa Idade Média, especialmente no século XV, no 

Ocidente europeu, período de transição para a Idade Moderna, observa-se um 

contexto social problemático. A escassez de alimentos e a desestruturação do modo 

de produção feudal contribuíram para a construção do medo no imaginário coletivo, 

agravado pelas consequências da peste negra no século anterior (DELUMEAU, 2009, 

p. 41). 

Devido à orientação religiosa cristã, predominante na Europa Ocidental neste 

período, surgem tentativas de explicar os problemas enfrentados recorrendo-se ao 

sobrenatural. Consequentemente, tratados jurídicos e demonológicos, como o 

Malleus Maleficarum1 (2021), documento histórico que será utilizado como fonte na 

elaboração desta pesquisa, correspondem a produções da época que visavam 

imputar a certas categorias sociais a culpa pelos fenômenos vivenciados, como no 

caso da criação da imagem da bruxa e todo o aparato – político, social e jurídico – 

que envolve a taxação e a punição da bruxaria.  

É nessa lógica que, entendendo o Direito como instrumento de controle social, 

busca-se analisar se, e de que forma, o contexto vivenciado pela sociedade europeia 

ocidental do século XV influenciou o Direito na perseguição às bruxas, e como este 

contribuiu para a construção da imagem da bruxa e para a manutenção do aparato 

jurídico que possibilitou a aplicação legal de métodos característicos de atuação como 

os da Inquisição. Dessa forma, foram estabelecidos objetivos específicos visando 

elucidar tais questões, como: a apresentação do contexto histórico em que se inseria 

a sociedade europeia ocidental no século XV, abordando a questão do medo e do 

comportamento humano em tempos de crise; trabalhar os elementos constituintes da 

 
1 “Um dos trabalhos mais notáveis sobre demonologia, Malleus Maleficarum (O martelo das 

bruxas), publicado em 1486, teve quatorze edições nos quarenta anos seguintes. O martelo 

era o trabalho de dois inquisidores dominicanos, Heinrich Kramer e James Sprenger, os quais, 

investidos da autorização do papa Inocêncio VIII, haviam conduzido incansáveis caças às 

bruxas na Alemanha e na Áustria. Era um compêndio do que era, na época, o conhecimento 

recebido sobre os bruxos adoradores do Diabo, e declarava que qualquer pessoa que não 

acreditasse na existência dos bruxos era culpada de heresia” (RICHARDS, 1993 p.65).  
 



 
 

 

 

Mateus Coelho Cardoso 

O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUIÇÃO À BRUXARIA NA EUROPA 

OCIDENTAL DO SÉCULO XV 

396 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

bruxaria histórica europeia; estabelecer a correlação entre o Direito e a perseguição à 

bruxaria no século XV; compreender as formas de construção da imagem da bruxa, a 

identificação e a repressão da bruxaria; identificar quem eram as pessoas acusadas 

de bruxaria e por quais motivos deveriam ser investigadas e punidas. 

Para tornar viável a pesquisa foi necessário estabelecer um recorte espacial 

e temporal, a saber, a Europa Ocidental no século XV, uma vez que o continente 

europeu passou por diversos acontecimentos em toda sua extensão territorial ao 

longo de séculos de Idade Média. Como a fonte utilizada foi escrita no final do século 

XV, procurou-se fazer sua abordagem tendo em vista o contexto em que foi produzida, 

recorrendo-se à metodologia de pesquisa básica, explicativa, bibliográfica e 

documental. 

 

O CONTEXTO HISTÓRICO DO OCIDENTE EUROPEU NO SÉCULO XV: 

ASPECTOS DA CRISE E SEUS DESDOBRAMENTOS 

 

O cenário do Ocidente europeu no século XV pode ser melhor compreendido 

ao se identificar as crises acumuladas desde o século XIII, com desordens políticas, 

sociais, demográficas, econômicas e religiosas, além da crise da cristandade. Greves, 

revoltas, desvalorização da moeda e colapsos na economia rural evidenciam a 

desestruturação do modo de produção feudal, com fome e escassez afetando a 

população. A partir do século XIV, a Peste Negra marca o ápice da crise, com efeitos 

que perduram ao longo de todo o século XV (LE GOFF, 2016, p. 94-95). 

Nesse contexto, Hilário Franco Júnior destaca a intensificação da crise 

demográfica, provocada pelo crescimento populacional, uso de terrenos marginais, 

desmatamento e desequilíbrio ecológico, fatores que afetaram a produção feudal e 

culminaram na fome — um dos grandes problemas da Baixa Idade Média. O auge da 

crise ocorreu entre 1348 e 1350 com a peste negra, cujas perdas humanas variaram, 

conforme a região, de dois terços a um oitavo da população (FRANCO JÚNIOR, 2006, 

p. 31). 

Economicamente, tratou-se de uma fase depressiva que perdurou até o fim 

do século XV e início do XVI. A crise elevou a mortalidade e acirrou tensões sociais, 

agravadas por longos períodos de escassez e fome generalizada, afetando todos os 



 
 

 

 

Mateus Coelho Cardoso 

O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUIÇÃO À BRUXARIA NA EUROPA 

OCIDENTAL DO SÉCULO XV 

397 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

setores da economia. Somaram-se a isso os conflitos entre ordens mendicantes e 

clérigos seculares, além da disputa entre o poder temporal das monarquias e o poder 

eclesiástico (FRANCO JÚNIOR, 2006, p. 120). 

Culturalmente, o período expressou um desequilíbrio entre a cultura clerical e 

a secular, oscilando entre racionalismo exacerbado e misticismo intenso. Na literatura, 

proliferaram temas ligados à morte, à fragilidade humana e ao macabro — reflexo 

direto da peste e das guerras (FRANCO JÚNIOR, 2006, p. 121). 

Jean Delumeau, ao abordar a história sob a ótica do medo, analisa suas 

manifestações individuais e coletivas, destacando como, na coletividade, sentimentos 

e reações se intensificam diante de ameaças, reais ou imaginárias. Essas reações 

sociais são imediatistas, impulsivas e desprovidas de senso crítico diante do perigo 

iminente (DELUMEAU, 2009, p. 40).  

Diante da crise, o Ocidente vivenciava forte sensação de insegurança, 

favorecendo a emergência do medo no imaginário coletivo, como o medo da peste e 

da fome, associado ao temor escatológico do fim dos tempos, influenciado pelas 

profecias presentes na Bíblia (DELUMEAU, 2009, p. 43). Jeffrey Richards contribui 

para esse pensamento ao expor que  

 
As pessoas do período medieval viviam num mundo de medo: medo de 
impostos, doença, guerra, fome, da morte e do inferno. Era uma sociedade que 
acreditava no sobrenatural, no poder das forças das trevas e na ação de Satã 
e de seus demônios no mundo. Acreditava também na bruxaria, que era uma 
explicação conveniente para as catástrofes naturais súbitas (fome, epidemias, 
tempestades, enchentes, destruição de safras e animais) (RICHARDS, 1993, 
p.94). 

 

Portanto, caberia à Igreja Cristã Medieval identificar de que forma o demônio 

tem atuado, quem está mais suscetível à sua influência e se existem certos indivíduos 

que o auxiliam em sua maneira de agir.  É assim que determinadas categorias sociais 

passam a ser estigmatizadas como os agentes do demônio (DELUMEAU, 2009, p.47). 

 

A PERSEGUIÇÃO À BRUXARIA: DO PAGANISMO À BRUXARIA 

 

Se o contexto em que se encontrava a Europa Ocidental no século XV 

possibilitou que a perseguição à bruxaria tomasse forma e se intensificasse nos 

séculos seguintes, a crise generalizada vivenciada nos séculos III – V, durante o Baixo 



 
 

 

 

Mateus Coelho Cardoso 

O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUIÇÃO À BRUXARIA NA EUROPA 

OCIDENTAL DO SÉCULO XV 

398 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Império Romano, propiciou a perseguição ao que se entende como as raízes da 

bruxaria: o paganismo – ou, pelo menos, o que “sobreviveu” dele, assumindo forma 

demoníaca (RUSSELL; ALEXANDER, 2019, p.59-6). 

Numa perspectiva cristã, o paganismo foi identificado de variadas formas 

desde fins do Império Romano do Ocidente e por toda a Idade Média, sendo associado 

a comportamentos, práticas e crenças que, ao seu tempo, foram tidas por contrárias 

à moral cristã. Do latim paganus, que significa aldeão ou homem do campo, 

geralmente atribuía-se a crença politeísta como característica principal do paganismo, 

apesar de na Idade Média também serem identificados como pagãos aqueles adeptos 

a religiões monoteístas não cristãs, como os Islâmicos e os judeus (LOYN, 1997, 

p.191).  

Com a ascensão de Constantino, no ano de 306, e após sua conversão ao 

cristianismo, a união Estado/Igreja muito contribuiu para o processo de cristianização 

do Império Romano. A associação é marcada pela constante interferência do poder 

imperial em conflitos no seio das comunidades cristãs, oriundas de divergências 

doutrinárias e disciplinares (SILVA, 2006, p.257). Para além dessa forma de atuação, 

o Estado passa a empreender mecanismos de controle e ruptura em relação ao 

paganismo, coibindo práticas consideradas “contrárias à moral cristã como, por 

exemplo, o sacrifício sangrento, a prostituição ritual e o exercício da magia e da 

adivinhação com finalidades maléficas” (SILVA, 2006, p.259).  

Posteriormente, no império de Teodósio, iniciado em 379, foi instituído um 

verdadeiro ataque ao paganismo, por meio de códigos e decretos, culminando na 

proibição de toda religião pagã que ainda se manifestava no império. Tal proibição 

ocorre por meio da sistematização de leis anteriores de coibição a práticas pagãs, sob 

pena de execução, multa e/ou confisco (HILGARTH, 1969, p.59), como pode ser 

observado no Código Teodosiano: 

 
Proibição de todos os cultos pagãos 
Código Teodosiano, XVI, 10, 12, (392) trad. de Pharr, pp. 473-74 
Imperadores Teodósio, Arcádio e Honório Augustus para Rufino, 
prefeito Pretoriano. 
Nenhuma pessoa, de qualquer ordem ou classe que seja de homens ou de 
dignidades, não importa se ocupa ou já ocupou uma posição de poder, ou se 
é poderoso por nascimento ou humilde em sua linhagem, status legal ou 
fortuna, deve sacrificar uma vítima inocente por imagens sem sentido em 
qualquer lugar da cidade. Ele não deverá em malícia mais secreta, venerar seu 
lar com fogo, seu gênio com vinho, seus penates [deuses caseiros] com odores 



 
 

 

 

Mateus Coelho Cardoso 

O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUIÇÃO À BRUXARIA NA EUROPA 

OCIDENTAL DO SÉCULO XV 

399 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

flagrantes; não deve acender velas para eles, colocar incenso diante deles ou 
suspender-lhes grinaldas. 
1. Mas se qualquer homem ousar imolar uma vítima com o propósito do 
sacrifício ou consultar entranhas tiritantes, de acordo com o exemplo de uma 
pessoa acusada de alta traição, ele deve ser entregue por uma acusação, o 
que é permitido a todas as pessoas e receber a sentença adequada [...]. 
2. Mas se qualquer pessoa venerar, colocando incenso diante delas, [...] ou 
tentar louvar imagens vãs com a oferenda de presentes, mesmo sendo 
humilde, ainda é um ultraje à religião. Tal pessoa [...] deve ser punida com o 
confisco da casa ou terreno no qual ficou provado que serviu a alguma 
superstição pagã. [...] (HILGARTH, 1969, p.61-62). 

 

Apesar dos esforços, as penalidades abarcadas pelo código não foram 

eficazes para erradicar as práticas pagãs no império, o que levou ao estabelecimento 

de penas mais severas para aqueles que a praticassem. Conforme a crise se 

intensificava, o Estado investia cada vez mais na legislação acerca da religião, 

buscando agradar a Deus dessa forma. Em 435, foi instituída a pena de morte para 

quem insistisse em exercer a religião pagã (HILGARTH, 1969, p.59): 

 
Penas mais severas para pagãos 
Código Teodosiano, XVI, 10, 25 (435), trad. de Pharr, p. 476 
Imperadores Teodósio e Valenciano Augustos para Isidoro, Prefeito Pretoriano. 
Nós proibimos todas as pessoas de mente pagã criminosa de realizar a 
imolação de vítimas inocentes, sacrifícios condenáveis e de todas as demais 
práticas proibidas pela autoridade da mais antiga das sanções. Nós ordenamos 
que todos os seus templos, igrejas e altares, mesmo que não reste nenhum 
intacto, sejam destruídos por ordem dos magistrados e sejam purificados com 
a edificação do sinal da venerável religião cristã. Todos devem saber que se 
ficar evidente, com provas adequadas diante de um juiz, que qualquer pessoa 
zombou dessa lei, ela deve ser punida com a morte (HILGARTH, 1969, p.63). 

 

O conteúdo do código revela a aproximação cada vez maior do Estado com a 

Igreja Cristã, sendo esta dotada de poder e privilégios capazes de fomentar uma 

legislação antipagã, que visava o estabelecimento do cristianismo. Se outrora a Igreja 

se encontrou numa posição de minoria perseguida, em tempos em que o paganismo 

predominava, agora passa a instituição perseguidora “capaz de assimilar e modificar 

a vida social de seu tempo [...], agora fazia parte da estrutura sócio-política do Império 

opressor” (HILGARTH, 1969, p.59-60). 

Para além da análise da imposição do cristianismo por meio de códigos 

imperiais, Carlos Roberto Nogueira investiga a efetividade das estratégias de 

cristianização dos povos germanos, que ainda representavam a persistência do 

paganismo, principalmente no meio rural. O autor identifica que a conversão desses 

povos não se deu apenas proibindo suas práticas religiosas, mas incorporando-as às 



 
 

 

 

Mateus Coelho Cardoso 

O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUIÇÃO À BRUXARIA NA EUROPA 

OCIDENTAL DO SÉCULO XV 

400 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

tradições cristãs, num sincretismo que deu margem ao desenvolvimento de uma 

cultura folclórica camponesa durante a Idade Média (NOGUEIRA, 1995, p.48). 

O método de incorporação empregado no processo de evangelização desses 

povos mostrou-se eficaz, uma vez que atingiu o objetivo de desnaturalizar o 

paganismo, desenraizando crenças e rituais que faziam parte do sistema de 

organização social dos povos germanos. Agora, práticas e costumes pagãos se 

direcionavam para elementos da religião cristã – como os sacrifícios feitos para 

santos. Esse processo se limitou à desestruturação do paganismo, sem, no entanto, 

erradicar antigas crenças e comportamentos que o caracterizavam, como a ligação 

com elementos da natureza, o uso de magia, as superstições e ritos, abrindo espaço 

para a formação de um “Cristianismo Folclórico” (NOGUEIRA, 1995, p.54-55). Assim, 

Carlos Nogueira elucida que 

 
Um novo significante reveste o antigo significado, possibilitando o 
desenvolvimento de uma cultura laica independente da cultura clerical, mas em 
permanente confronto com esta até o limiar do século XII, quando a 
autoconfiança dos homens da Igreja, se vê abalada pelos movimentos 
heréticos e uma nova suspeita começa a ganhar força: a “permanência” do 
Paganismo, conservado e dividido por uma “quinta-coluna” satânica existente 
no seio do rebanho cristão (NOGUEIRA, 1995, p.55). 

 

Inicialmente, a permanência de um paganismo desnaturalizado não 

representava ameaça à ordem cristã, sendo considerado inofensivo pela Igreja. No 

entanto, com o surgimento de ondas heréticas que passaram a abalar o cristianismo 

e a ordem feudal, o que antes era tolerado passou a ser demonizado. Tudo aquilo 

identificado como resquício pagão passou a representar uma ameaça que precisava 

ser combatida pelo Estado e pela Igreja, com a disseminação da imagem do demônio 

como símbolo desse perigo (RUSSELL; ALEXANDER, 2019, p. 59-60). 

Nesse contexto, o Malleus Maleficarum, em sua primeira parte dirigida aos 

teóricos, busca validar a existência da bruxaria, combatendo o que os autores Heinrich 

Kramer e James Sprenger classificam como “erros heréticos”. O primeiro seria negar 

a existência da magia, considerando-a fruto da ignorância diante de fenômenos 

naturais; o segundo, admitir sua existência, mas tratá-la como fantasia; o terceiro, 

assumir que tais elementos são imaginários, mas reconhecer que o Diabo atua por 

meio das bruxas (KRAMER; SPRENGER, 2021, p. 56-57). 



 
 

 

 

Mateus Coelho Cardoso 

O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUIÇÃO À BRUXARIA NA EUROPA 

OCIDENTAL DO SÉCULO XV 

401 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Sobre o primeiro erro, os autores argumentam que contrariar as Escrituras ao 

negar a existência dos demônios configura heresia, pois os demônios teriam poder 

real sobre os seres humanos, invadindo corpos e mentes, o que justificaria a 

existência da bruxa enquanto agente aliada. Os demais erros, segundo os autores, 

ignoram a natureza sobrenatural dos demônios como anjos caídos, capazes de 

realizar prodígios além da compreensão humana (KRAMER; SPRENGER, 2021, p. 

57-58). 

 

O DIABO E A NARRATIVA ESCATOLÓGICA 

 

Jean Delumeau destaca o medo que a Europa Ocidental nutria do Diabo no 

início da modernidade, como resultado de sua construção ao longo da Idade Média. 

No século XV, a imagem de Satã já estava consolidada de diversas formas: desde as 

ilustrações macabras dos séculos XI e XII até sua representação nos murais das 

igrejas. Durante a cristalização do feudalismo, o código feudal o comparava a um 

vassalo desleal, refletindo a crença na ambição de Lúcifer frente a Deus (DELUMEAU, 

2009, p.354-355). 

Sua vinculação ao juízo final também estava firmada, sobretudo nas 

representações dos portais das catedrais góticas do século XIII. A partir do século 

XIV, com a crise generalizada na Europa Ocidental, as elites atribuíam os males a 

Satanás, o que facilitava a associação entre os sofrimentos cotidianos e a ação 

demoníaca. O poder eclesiástico reforçava esse temor, enfatizando sua natureza 

sedutora, capaz de atrair os humanos para suas armadilhas (DELUMEAU, 2009, 

p.355). 

Assim, o Ocidente ingressa no século XV imerso no medo, tanto da crise 

quanto do demônio, intensificado pelo pensamento escatológico e pelas profecias 

apocalípticas bíblicas, já presentes no imaginário medieval desde seus primórdios. 

Stuart Clark destaca essa relação, revelando também o momento em que a bruxaria 

se encaixa neste período; aponta que 

 
bruxaria e demonismo eram referidos como aspectos daquele período de 
tempo final em que homens e mulheres estavam correntemente vivendo. 
Embora inicialmente intrigantes, tornaram-se perfeitamente inteligíveis como 
feições de um mundo decadente. Num sentido que se tornou bastante preciso 



 
 

 

 

Mateus Coelho Cardoso 

O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUIÇÃO À BRUXARIA NA EUROPA 

OCIDENTAL DO SÉCULO XV 

402 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

pela exegese da profecia bíblica, eram sinais dos tempos; e investigá-Ios 
poderia, por sua vez, produzir uma melhor compreensão da história 
apocalíptica e, assim, a um maior preparo para sua culminação (CLARK, 2006, 
p.415). 

 

No Malleus Maleficarum essa relação é estabelecida no momento em que 

seus autores discursam sobre a época em que se proliferam a bruxaria e as ações 

demoníacas: “E assim, neste crepúsculo sombrio da civilização, quando se vê o 

pecado florescendo por todos os lados e por todos os cantos, e a caridade 

desaparecendo, é que se percebe o prosperar da perversidade das bruxas e de suas 

iniquidades” (KRAMER; SPRENGER, 2021, p.76).. 

Esse nexo entre escatologia e bruxaria fundamentou as investigações dos 

demonologistas, que, diante de problemas reais, buscavam explicações 

sobrenaturais. Com base na figura do Anticristo, portador de poderes similares aos de 

demônios e bruxas, e na bruxaria como sinal do juízo final, os teóricos contaram com 

um “fervor escatológico” que provocou “apelos à ‘limpeza’ das bruxas da sociedade, 

sugerindo que o paralelismo de crenças [...] pode ter provocado também uma 

convergência de ações” (CLARK, 2006, p.445). 

A segunda parte do Malleus Maleficarum, trata dos métodos pelos quais as 

bruxas infligem seus malefícios, tendo como um dos principais elementos a crença na 

feitiçaria. Acreditar em feiticeiras pressupunha a ideia de que haviam pessoas 

capazes de controlar ou influenciar o regimento do cosmos e, consequentemente, os 

fenômenos naturais, da forma que lhes fosse conveniente e objetivando fins 

específicos (RUSSELL; ALEXANDER, 2019, p.28). Dessa forma, Kramer estabelece 

que 

 
[...] existem três tipos de feiticeiras: as que injuriam mas não curam; as que 
curam, mas, por meio de algum estranho pacto com o Diabo, não injuriam; e 
as que injuriam e curam. Entre as primeiras, há uma classe particularmente 
proeminente: a das que são capazes de fazer toda sorte de bruxaria e de 
encantamento, [...]. É a classe de bruxas mais poderosa e que, ademais, se 
dedica à prática de muitos outros malefícios. Pois desencadeiam tempestades 
danosas com raios e trovões; causam a esterilidade de homens e animais; 
fazem oferenda de crianças aos Demônios, as quais acabam matando e 
devorando (KRAMER; SPRENGER, 2021, p.222). 

 

É importante ressaltar que a feitiçaria é fenômeno mais antigo que a bruxaria 

e se manifestou de diversas formas no mundo. Na Europa, a aproximação entre as 



 
 

 

 

Mateus Coelho Cardoso 

O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUIÇÃO À BRUXARIA NA EUROPA 

OCIDENTAL DO SÉCULO XV 

403 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

duas fez parte do processo de demonização da feitiçaria, que antes estava associada 

ao folclore e a contos populares, passando a se revestir de características comuns ao 

cristianismo. A partir do momento em que a existência da feitiçaria sugere a ideia de 

pacto demoníaco, ela passa a ser elemento integrante da bruxaria (RUSSELL; 

ALEXANDER, 2019, p.87-88).  

 

DIREITO E BRUXARIA: O RENASCIMENTO DO DIREITO ROMANO, O DIREITO 

CANÔNICO E A INQUISIÇÃO 

 

O Direito foi um instrumento de poder decisivo para a perseguição à bruxaria 

na Idade Média. Com a queda do Império Romano do Ocidente, o direito germânico, 

baseado em costumes e leis próprias, substituiu os códigos romanos. No entanto, 

entre os séculos XII e XIII, o direito romano ressurgiu com a redescoberta do Corpus 

Juris Civilis, compilação legislativa de Justiniano, que passou a ser fonte e objeto 

central dos estudos jurídicos (WOLKMER, 2005, p. 150-151). 

Essa retomada influenciou diretamente a perseguição à bruxaria. Se no final 

do Império Romano o direito foi usado contra o paganismo, por meio de decretos que 

proibiam cultos e previam pena de morte, seu renascimento, na Idade Média, 

significou o retorno das bases legais que permitiram tais práticas (RUSSELL; 

ALEXANDER, 2019, p.92). 

A Igreja Cristã assumiu protagonismo como autoridade religiosa e temporal 

desde o Baixo Império Romano até a Idade Média, estabelecendo códigos de conduta 

e normas morais na Europa Ocidental. Seu poder temporal resultava da extensão 

territorial sob domínio clerical, o que, à luz do feudalismo, lhe conferia autoridade 

sobre essas terras. Assim, passou a influenciar os tribunais seculares, que recorriam 

ao direito canônico para resolver litígios, atribuindo à Igreja poder jurídico 

(WOLKMER, 2005, p.177-179). 

A descentralização do poder e da justiça no início da Idade Média, com a 

convivência desorganizada entre os direitos romano e germânico, favoreceu o direito 

canônico. Nesse cenário, apenas a Igreja se mantinha como instituição sólida e 

coerente na aplicação da justiça, baseada nos cânones sagrados (WOLKMER, 2005, 

p.178), identificados como  



 
 

 

 

Mateus Coelho Cardoso 

O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUIÇÃO À BRUXARIA NA EUROPA 

OCIDENTAL DO SÉCULO XV 

404 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 
regras jurídico-sagradas que determinam de que modo devem ser 
interpretados e resolvidos os vários litígios. Mais que regras, são leis, isto é, 
são verdades reveladas por um ser superior, onipotente, e a desobediência, 
muito mais que uma infração, é um pecado. Os cânones são os desígnios de 
Deus, transformados em regras a serem seguidas sem questionamento pelos 
homens (WOLKMER, 2005, p.179). 

 

A incidência do direito canônico na esfera jurídica representa a interferência 

da religião sobre o poder temporal e, assim, a sacralização do direito na Idade Média. 

Esse processo se deu com o renascimento do direito romano, cuja interpretação 

passou a ser monopolizada pelo clero, que utilizava universidades, bibliotecas e 

mosteiros para fins jurisdicionais, criando dogmas e compilando leis canônicas 

(WOLKMER, 2005, p.179). 

No Malleus Maleficarum, Kramer e Sprenger recorrem ao direito canônico 

para afirmar a existência da bruxaria, contrapondo-se aos que negavam a influência 

do Diabo e a permissão divina. Fundamentam-se nas leis divinas para defender que 

as bruxas devem ser evitadas e, se pactuadas com o Diabo para causar males reais, 

condenadas à morte (KRAMER; SPRENGER, 2021, p. 58).  

Essa abordagem revela a busca da Igreja por legitimação divina, ao exercer 

domínio sobre a produção jurídica por meio do clero especializado, que interpretava a 

vontade de Deus expressa nas leis. Dessa forma, o poder eclesiástico empreendeu 

verdadeiro “cerco dogmático” posto pelo direito canônico, no qual qualquer 

comportamento considerado contrário à Igreja e a ortodoxia cristã estabelecida é tido 

por desviante e herético e, consequentemente, passível de ser combatido por toda 

uma “tecnologia repressiva” de controle, “e essa tecnologia é o discurso jurídico 

canônico materializado na Santa Inquisição, com seu sistema de construção aflitiva 

da verdade” (WOLKMER, 2005, p.181-182). 

A Inquisição representou o ápice do poder da Igreja Cristã na Idade Média. 

Estabelecida na Baixa Idade Média, atuava como instrumento do clero para identificar 

e julgar práticas contrárias aos dogmas cristãos, utilizando meios jurídicos para 

processar e condenar legalmente os transgressores. No século XV, essa função 

passou a ser exercida também pelos Tribunais Seculares, em associação com os 

Eclesiásticos (WOLKMER, 2005, p.188-189). 



 
 

 

 

Mateus Coelho Cardoso 

O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUIÇÃO À BRUXARIA NA EUROPA 

OCIDENTAL DO SÉCULO XV 

405 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Dada a influência da Igreja sobre o poder temporal, o Estado colaborava na 

perseguição às heresias, classificadas como crime de “lesa-majestade” e, portanto, 

julgadas pelos Tribunais Seculares. Wolkmer observa que “os dois tipos de tribunais 

adotaram o mesmo procedimento: aprisionavam as pessoas com base em meros 

boatos, interrogavam-nas, fazendo o possível para conseguir-lhes a confissão que, ao 

final, levava à condenação” (WOLKMER, 2005, p.189). 

Os métodos empregados pela Inquisição na esfera penal tornaram-se viáveis 

a partir da mudança no sistema penal europeu entre os séculos XII e XIII. Até então, 

vigorava o modelo acusatório, no qual a ação penal só podia ser iniciada por uma 

parte privada — a vítima ou seu representante —, sendo a acusação pública e o 

julgamento baseado nas provas apresentadas (WOLKMER, 2005, p. 192). Caso 

houvesse alguma dúvida sobre a culpa ou inocência do acusado, recorria-se a Deus 

para julgá-lo, método que se materializava comumente na prática do ordálio2. 

A partir do século XIII, o sistema penal acusatório foi superado pelo processo 

por inquérito, que se consolidou na Europa continental no século XV. (LEVACK, 1988, 

p.68). A mudança mais significativa foi o novo papel do juiz: no sistema acusatório, 

atuava como árbitro imparcial; no inquérito, participava ativamente da investigação, 

interrogando o réu e as testemunhas para atribuir culpa ou inocência (LEVACK, 1988, 

p.68-69). 

Nesse contexto, destaca-se a terceira parte do Malleus Maleficarum, que 

orienta as medidas judiciais a serem adotadas nos Tribunais Eclesiásticos e Civis 

contra hereges e bruxas. Os inquisidores afirmam que, diante de “apenas uma 

denúncia geral de que há bruxas em determinado local ou determinada cidade”, o juiz 

deveria “proceder não por solicitação de qualquer das partes, mas apenas pela 

obrigação que lhe é imposta pelo seu ofício” (KRAMER; SPRENGER, 2021, p.409). 

O objetivo principal desta operação era estabelecer a verdade real dos fatos, 

capacidade exclusiva dos magistrados e profissionais do direito, recorrendo a normas 

específicas para isso. Wolkmer especifica que 

 
2 “Teste ao qual a parte acusada tinha de se submeter para provar sua inocência. Por 

exemplo: ele tinha de carregar um ferro em brasa a certa distância e, após ter a mão 

enfaixada por alguns dias, mostrar que Deus havia curado miraculosamente a carne 

queimada; ou mergulhar o braço em água fervente e, de modo semelhante, exibir um 

membro curado após as compressas; ser atirado num reservatório de água gelada e 

considerado inocente somente se afundasse” (LEVACK, 1988, p. 67). 



 
 

 

 

Mateus Coelho Cardoso 

O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUIÇÃO À BRUXARIA NA EUROPA 

OCIDENTAL DO SÉCULO XV 

406 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 
As evidências do crime eram investigadas e avaliadas mediante regras 
meticulosamente formuladas, o que dava ao processo de inquérito o caráter de 
racionalidade, que fazia com que os padrões de prova, nesse tipo de processo, 
fossem extremamente rigorosos. Toda uma tradição de direito romano-
canônico prescrevia exatamente a natureza e a eficácia da prova. As provas 
se dividiam-se em: diretas, indiretas, manifestas, imperfeitas ou, ainda, as 
provas plenas (testemunho ocular de duas pessoas), indícios próximos 
(chamados de provas semiplenas) e os indícios longínquos (opinião pública, 
má fama do suspeito, etc) (WOLKMER, 2005, p.195). 

 

Os crimes de bruxaria e outras formas de heresia possuíam característica 

específica quanto a produção de provas, uma vez que se tratavam de crimes de 

natureza obscura, sendo praticados “às escondidas” e, portanto, raramente 

presenciados. Por isso, além dos depoimentos, a confissão da bruxa era considerada 

a principal prova, pois representava o reconhecimento da própria culpabilidade 

(WOLKMER, 2005, p.195). 

Dada essa particularidade, a tortura tornou-se procedimento essencial no 

processo inquisitório para obtenção da confissão. Sua legitimação, consequência das 

mudanças no sistema penal do século XIII, foi consolidada com a Bula do Papa 

Inocêncio IV, de 1252, que autorizou seu uso tanto pelos inquisidores quanto pelos 

juízes seculares, dentro da legalidade (LEVACK, 1988, p.72-73). 

A crença era de que a dor física e psicológica aumentava as chances de 

confissão e detalhamento do crime. No caso da bruxaria, considerando-se a aliança 

da bruxa com o demônio, acreditava-se que ela possuiria resistência maior à dor, o 

que justificava o uso de técnicas específicas (LEVACK, 1988, p.77). Indo além, 

Kramer e Sprenger defendem que 

 
Se, após a devida sessão de tortura, a acusada se recusar a confessar a 
verdade, caberá ao juiz colocar diante dela outros aparelhos de tortura e dizer-
lhe que terá de suportá-los se não confessar. Se então não for induzida pelo 
terror a confessar, a tortura deverá prosseguir no segundo ou no terceiro dia, 
mas não naquele mesmo momento, salvo se houver indicações de seu 
provável êxito (KRAMER; SPRENGER, 2021, p.445). 

 

Fato particular dentre os meios de produção de provas contra as bruxas 

estava na crença de que, ao pactuarem com o Diabo, recebiam uma marca no corpo. 

Esta marca se caracterizava por ser indolor para a bruxa, o que a submetia a testes 

com objetos pontiagudos por todo o corpo. Regiões onde haviam marcas ou manchas, 

como de nascença, eram as mais exploradas. Se a pessoa reagisse exprimindo dor, 



 
 

 

 

Mateus Coelho Cardoso 

O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUIÇÃO À BRUXARIA NA EUROPA 

OCIDENTAL DO SÉCULO XV 

407 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

deveria o cirurgião procurar ainda por mais pontos do corpo, fazendo com que o 

suspeito resistisse ao procedimento para que acabasse o mais rápido possível, 

constituindo essa resistência mais uma prova de bruxaria. Submeter a tais métodos 

uma pessoa acusada de bruxaria se deve ao fato de a bruxa ter sido identificada como 

inimigo, atribuindo-lhe tratamento diferenciado, conforme expõe Zaffaroni: 

 
A essência do tratamento diferenciado que se atribui ao inimigo consiste em 
que o direito lhe nega sua condição de pessoa. Ele só é considerado sob o 
aspecto de ente perigoso ou daninho. Por mais que a ideia seja matizada, 
quando se propõe estabelecer a distinção entre cidadãos (pessoas) e inimigos 
(não pessoas), faz-se referência a seres humanos que são privados de certos 
direitos individuais (ZAFFARONI, 2007, p.18). 

 

Levack estabelece três consequências da adoção da tortura no 

desenvolvimento da perseguição à bruxaria no final da Idade Média, destacando, 

primeiramente, a facilitação da formulação e disseminação do conceito cumulativo de 

bruxaria.3 A segunda consequência diz respeito ao aumento das possibilidades de 

condenação das bruxas. Nesse sentido, argumenta que 

 
a introdução do processo por inquérito deveria por si só ter esse efeito, mas, 
com a noção da lei da prova romano-canônica, sua eficácia, no caso dos crimes 
ocultos, ficava comprometida. O uso da tortura, especialmente a tortura sem 
restrição, não somente resolveu o problema da insuficiência de provas, como 
também tornou possível a condenação de quase todos que incorressem em 
suspeita de bruxaria (LEVACK, 1988, p.79). 

 

Por fim, o efeito mais importante no que concerne ao desencadeamento da 

caça às bruxas na proporção que atingiu, é relativo à obtenção da revelação dos 

nomes de indivíduos que estariam em cumplicidade com as bruxas. A dimensão 

atingida só foi possível devido a ideia de que a bruxaria se tratava de uma 

conspiração, sendo a tortura instrumento que revelaria todos os envolvidos, 

aumentando a quantidade de pessoas processadas por um mesmo crime (LEVACK, 

1988, p.79). 

 

GÊNERO E SEXUALIDADE 

 
3 “A idéia central do conceito cumulativo de bruxaria é a crença de que bruxas faziam pactos 

com o Diabo. O pacto não somente servia de base para a definição legal do crime de 

bruxaria em muitas jurisdições, como também servia como a principal ligação entre a prática 

da magia maléfica e a alegada adoração do Diabo” (LEVACK, 1988, p. 33).  



 
 

 

 

Mateus Coelho Cardoso 

O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUIÇÃO À BRUXARIA NA EUROPA 

OCIDENTAL DO SÉCULO XV 

408 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 

Embora a bruxaria não fosse marcada como algo exclusivamente praticado 

por mulheres, a maioria das pessoas processadas por esse crime eram do sexo 

feminino. Em grande parte da Europa, mais de 75% dos acusados eram mulheres, 

chegando a mais de 90% em alguns locais (LEVACK, 1988, p.128-130).  

O Malleus Maleficarum teve influência decisiva na construção da imagem da 

bruxa como mulher. Entre os tratados jurídicos e demonológicos da época, nenhum 

foi tão misógino ao associar a bruxaria ao gênero feminino. Pela “excelência” 

metodológica atribuída aos seus autores, o tratado contribuiu significativamente para 

a perseguição das mulheres (DELUMEAU, 2009, p.527-528). 

 
[...], anteriormente nunca se dissera com tanta clareza que a seita diabólica é 
essencialmente constituída de mulheres. E o caráter sistemático do livro, sua 
metodologia da investigação e do processo fizeram dele um instrumento de 
trabalho de primeira ordem para seus usuários. Tornou-se por excelência a 
obra de referência dos juízes na matéria; daí seu sucesso: catorze edições 
entre 1487 e 1520, mais do que as teve qualquer outra obra anterior ou 
posterior de demonologia (DELUMEAU, 2009, p.528). 

 

Identificada como agente do Demônio, a mulher foi acusada de ser sua 

principal aliada, por ser considerada mais propensa a aceitá-lo e procurá-lo. Torna-se 

bruxa ao pactuar com ele, em rituais descritos em narrativas como as do sabá, nos 

quais mulheres se reuniam com o Diabo, copulavam com este e assinavam seu livro, 

selando o pacto. Tais celebrações incluíam práticas como canibalismo, orgias e 

paródias dos cultos cristãos, sendo vistas como forma de receber poder para conspirar 

contra o cristianismo (RICHARDS, 1993, p.64). 

Jean Delumeau indica fatores relacionados à associação entre a mulher e o 

Diabo, destacando a dualidade da visão masculina: ora de admiração, ora de repulsa. 

De um lado, a fertilidade feminina era venerada como símbolo de graça e pureza; de 

outro, o mistério da sexualidade e da maternidade gerava medo, levando à percepção 

da mulher como figura obscura (DELUMEAU, 2009, p.462-463). 

A sexualidade feminina é determinante para categorizar a mulher como mais 

propícia a bruxaria que o homem. No Malleus, Kramer e Sprenger insistem em abordar 

essa questão de forma essencialmente misógina: 

 
Mas a razão natural está em que a mulher é mais carnal do que o homem, o 
que se evidencia pelas suas muitas abominações carnais. E convém observar 



 
 

 

 

Mateus Coelho Cardoso 

O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUIÇÃO À BRUXARIA NA EUROPA 

OCIDENTAL DO SÉCULO XV 

409 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

que houve uma falha na formação da primeira mulher, por ter sido ela criada a 
partir de uma costela recurva, ou seja, uma costela do peito, cuja curvatura é, 
por assim dizer, contrária a retidão do homem. E como, em virtude dessa falha, 
a mulher é animal imperfeito, sempre decepciona a mente (KRAMER; 
SPRENGER, 2021, p.128). 

 

Sua atração pelo feminino leva o homem a imbuir de culpa a mulher, tida por 

sexualmente insaciável, sedutora e capaz de impelir à caminhos tortuosos, como Eva 

para com Adão. Pode-se ter em mente que “o homem procurou um responsável para 

o sofrimento, para o malogro, para o desaparecimento do paraíso terrestre, e 

encontrou a mulher.” (DELUMEAU, 2009, p.489). 

Marcados por privações, castidade e ideal de pureza, pregadores, teólogos e 

inquisidores assumiam uma postura agressiva, manifestada em discursos de ódio ao 

sexo feminino, contribuindo para a “diabolização” da mulher. Esta passou a ser vista 

como representação do mal, dotada de essência maligna a ser controlada, seja por 

meio de tarefas que a mantivessem ocupada, seja pela violência e imposição da 

superioridade masculina (DELUMEAU, 2009, p.500). 

Para Stuart Clark, toda essa relação entre gênero e bruxaria não se limita a 

análises genéricas e simplistas de que a mulher é acusada de bruxaria, pura e 

simplesmente, pelo fato de ser mulher. O autor procura analisar o fenômeno através 

de uma perspectiva mais abrangente e relacional, na qual fatores sociais como 

posição econômica, status e estado civil influenciam, mas não são suficientemente 

determinantes para subjugar uma mulher como bruxa. Apesar de reconhecer que, no 

início da modernidade, essas condições contribuíram para estereótipos de mulheres 

com comportamento desviante, também identifica que, não necessariamente, 

mulheres que às apresentavam eram acusadas de bruxaria (CLARK, 2006, p.157-

158). 

Ao partir desse pressuposto, preocupa-se mais com a “identidade cultural da 

bruxaria como crime, com significados especiais e implicando tipos de comportamento 

específicos nos acusados de cometê-lo”. Dessa forma, o comportamento tido por 

“anômalo” seria melhor compreendido quando observado o que o caracterizava no 

seio de determinada comunidade, na percepção que os indivíduos tinham da pessoa 

tida por desviante (CLARK, 2006, p.159). 

 



 
 

 

 

Mateus Coelho Cardoso 

O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUIÇÃO À BRUXARIA NA EUROPA 

OCIDENTAL DO SÉCULO XV 

410 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

A bruxaria, afinal, era um artifício cultural - um crime que significava 
certas coisas e implicava certos tipos de comportamento nos suspeitos 
e acusados de praticá-la. Como um deles era que as bruxas 
provavelmente seriam mulheres, e outro que eram anômalas e 
marginais na comunidade, parece pouco surpreendente que esses, de 
fato, vissem a ser o caso (CLARK, 2006, p.160). 

 
Portanto, mais do que compreender os motivos da associação de mulheres à 

bruxaria, faz-se necessário entender a associação da bruxaria a mulheres, uma vez 

que os comportamentos que suscitavam revolta e incômodo nas comunidades locais 

eram praticados por estas. Primeiro, têm-se algo potencialmente problemático, como 

a crença na feitiçaria destrutiva, depois a sua associação à mulher, numa correlação 

que pode explicar o fato de mulheres serem muito mais acusadas de bruxaria do que 

os homens (CLARK, 2006, p.160). 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O fenômeno da bruxaria europeia e a perseguição às bruxas, que se estendeu 

de forma mais severa no final da Idade Média e início da Modernidade, comporta 

análises abrangentes de diversas áreas do conhecimento. A partir de uma perspectiva 

histórica, esta pesquisa buscou compreender como o Direito, enquanto instrumento 

de controle social, foi utilizado para sustentar relações de poder entre a Igreja Cristã, 

os Tribunais Seculares e a população, especialmente no tratamento dos acusados de 

bruxaria. Essencial à construção da imagem da bruxa, o aparato jurídico dessas 

instituições legitimou métodos típicos da Inquisição, como a tortura. 

A bruxaria, dentre outros aspectos que a particularizam, foi categorizada como 

crime em um cenário que suscitava medo no poder estabelecido, intensificado pela 

crise da cristandade e as ondas heréticas que proliferaram na Baixa Idade Média. A 

Igreja, contando com o renascimento do direito romano e do estruturado direito 

canônico que dispunha, empreendeu verdadeira caça às heresias, adotando um 

discurso que girava em torno do sobrenatural. Para esses inimigos, caberia aos 

Tribunais Eclesiásticos e Tribunais Civis, adotar métodos de identificação e acusação, 

visando processá-los e condená-los por atentar contra a ordem e a paz.  

Por fim, conclui-se ainda que a perseguição à bruxaria foi também uma 

perseguição de gênero, mas relacionado a aspectos sociais e culturais. 



 
 

 

 

Mateus Coelho Cardoso 

O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUIÇÃO À BRUXARIA NA EUROPA 

OCIDENTAL DO SÉCULO XV 

411 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Predominantemente acusada, processada e exposta como agente do Demônio, a 

mulher foi associada à bruxaria por meio de narrativas que reforçavam essa ideia, 

como os comportamentos tidos por desviantes e incômodos nas comunidades e a sua 

participação nos rituais do sabá. 

 

REFERÊNCIAS 
 
 
CLARK, Stuart. Pensando com Demônios - A Idéia de Bruxaria no Princípio da Europa 
Moderna. São Paulo: Edusp, 2006. 
 
DELUMEAU, Jean. História do medo no Ocidente: 1300 - 1800. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2009. 
 
FRANCO JÚNIOR, Hilário. A Idade Média: Nascimento do Ocidente. São Paulo, 
Brasiliense: 2006. 
 
HILGARTH, J. N., Cristianismo e Paganismo: a conversão da Europa Ocidental. São 
Paulo: Editora Madras, 1969.  
 
LE GOFF, Jacques. A Civilização do Ocidente Medieval. Petrópolis, RJ: Vozes, 2016. 
 
LEVACK, Brian P. A caça às bruxas na Europa moderna. 2. ed. Rio de Janeiro: 
Campus, 1988. 
 
LOYN, Henry R. Dicionário da Idade Média; tradução, Álvaro Cabral; revisão técnica, 
Hilário Franco Júnior. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1997: il. 
 
NOGUEIRA, C.R.F. Ruptura e permanência: a cristianização dos povos bárbaros. In: 
RRBH, Revista Brasileira de História. São Paulo: v. 5, nº 29, 1995. 
 
RICHARDS, Jeffrey. Sexo, desvio e danação: as minorias na Idade Média. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar, 1993. 
 
RUSSELL, Jeffrey B. História da bruxaria / Jeffrey B. Russell, Brooks Alexander; 
traduzido por Álvaro Cabral, William Lagos. - 2. ed. - São Paulo: Aleph, 2019. 
 
SILVA, Gilvan Ventura. Repensando o Império Romano: perspectiva socioeconômica, 
política e cultural / Gilvan Ventura da Silva; Norma Musco Mendes (organizadores). 
Rio de Janeiro: Mauad; Vitória, ES: EDUFES, 2006. 
 
WOLKMER, Antonio Carlos. Fundamentos de História do Direito, 3. ed. rev. E ampl. 
Belo Horizonte: Del Rey, 2005. 
 



 
 

 

 

Mateus Coelho Cardoso 

O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUIÇÃO À BRUXARIA NA EUROPA 

OCIDENTAL DO SÉCULO XV 

412 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

ZAFFARONI, Eugenio Raul. O inimigo no direito penal. Tradução de Sérgio Lamarão, 
2. ed. Rio de Janeiro: Revan, 2007. 
 
 
FONTE 
 
KRAMER, Heinrich; SPRENGER, James. O Martelo das Feiticeiras (Malleus 
Maleficarum). 6ª ed. Rio de Janeiro: BestBolso, 2021. 
 

 

Recebido em 22/09/2025 

Aprovado em 05/12/2025


