5

394

O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUIGAO A BRUXARIA NA EUROPA
OCIDENTAL DO SECULO XV

THE MALLEUS MALEFICARUM AND THE PERSECUTION OF WITCHCRAFT IN 15TH
CENTURY WESTERN EUROPE

CARDOSO, Mateus Coelho”
https://orcid.org/0009-0002-0523-4255

RESUMO: O tema central deste artigo
é investigar o fendbmeno da bruxaria
historica europeia e a persegui¢cao as
bruxas na Europa Ocidental do século
XV. Para tanto, foi adotada a
metodologia de pesquisa basica,
explicativa, bibliografica e documental,
utilizando o livro “Malleus Maleficarum”,
ou “O Martelo das Feiticeiras”, escrito
pelos inquisidores Heinrich Kramer e
James Sprenger, como fonte historica
para abordar o periodo em questao.
Passando por analises relacionadas as

disciplinas de Histéria e Direito,
procurou-se estabelecer uma
interdisciplinaridade, de forma a

elucidar aspectos que envolveram a
caca as bruxas e compreender os
motivos que ensejaram pessoas a
acreditarem na sua existéncia, bem

como identifica-las como inimigo
passivel de ser expurgado da
sociedade.

PALAVRAS-CHAVE: Perseguigdo a
bruxaria; Historia do Direito; Inquisicao

ABSTRACT: The central theme of this
article is to investigate the phenomenon
of historical European witchcraft and
the persecution of witches in 15th-
century Western Europe. To this end, a
basic, explanatory, bibliographical, and
documentary research methodology
was utilized, using the book "Malleus
Maleficarum," or "The Hammer of
Witches," written by Inquisitors Heinrich
Kramer and James Sprenger, as a
historical source for addressing the
period in question. Through analyses
related to the disciplines of History and
Law, the study sought to establish an
interdisciplinary approach between
them, elucidating aspects surrounding
the witch hunts and understanding the
reasons that led people to believe in
their existence, as well as identifying
them as an enemy to be purged from
society.

KEYWORDS: Persecution of
witchcraft; History of Law; Inquisition.

* Graduado em Direito pela Instituicdo Centro Universitdrio FAESA.

E-mail: mateus.c.cardoso@hotmail.com

Revista Elefrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



3 Mateus Coelho Cardoso
J- O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUICAO A BRUXARIA NA EUROPA
o n' OCIDENTAL DO SECULO XV

INTRODUGAO

Pode-se afirmar que o periodo compreendido como |dade Média perpassa
fendmenos politicos, sociais e econdmicos distintos ao longo de séculos de duracao.
Nos ultimos momentos da Baixa |dade Média, especialmente no século XV, no
Ocidente europeu, periodo de transicdo para a ldade Moderna, observa-se um
contexto social problematico. A escassez de alimentos e a desestruturacdo do modo
de produgéo feudal contribuiram para a construgdo do medo no imaginario coletivo,
agravado pelas consequéncias da peste negra no século anterior (DELUMEAU, 2009,
p. 41).

Devido a orientacéao religiosa crista, predominante na Europa Ocidental neste
periodo, surgem tentativas de explicar os problemas enfrentados recorrendo-se ao
sobrenatural. Consequentemente, tratados juridicos e demonoldgicos, como o
Malleus Maleficarum' (2021), documento histérico que sera utilizado como fonte na
elaboracdo desta pesquisa, correspondem a produgdes da época que visavam
imputar a certas categorias sociais a culpa pelos fenbmenos vivenciados, como no
caso da criagdo da imagem da bruxa e todo o aparato — politico, social e juridico —
que envolve a taxagao e a punicao da bruxaria.

E nessa I6gica que, entendendo o Direito como instrumento de controle social,
busca-se analisar se, e de que forma, o contexto vivenciado pela sociedade europeia
ocidental do século XV influenciou o Direito na persegui¢ao as bruxas, e como este
contribuiu para a construgdo da imagem da bruxa e para a manutencao do aparato
juridico que possibilitou a aplicagcéo legal de métodos caracteristicos de atuagao como
os da Inquisi¢cdo. Dessa forma, foram estabelecidos objetivos especificos visando
elucidar tais questdes, como: a apresentacdo do contexto historico em que se inseria
a sociedade europeia ocidental no século XV, abordando a questdo do medo e do

comportamento humano em tempos de crise; trabalhar os elementos constituintes da

1 "Um dos trabalhos mais notdveis sobre demonologia, Malleus Maleficarum (O martelo das
bruxas), publicado em 1486, teve quatorze edicdes nos quarenta anos seguintes. O martelo
era o trabalho de dois inquisidores dominicanos, Heinrich Kramer e James Sprenger, os quais,
investidos da autorizacdo do papa Inocéncio VI, haviam conduzido incansdveis cacas ds
bruxas na Alemanha e na Austria. Era um compéndio do que era, na época, o conhecimento
recebido sobre os bruxos adoradores do Diabo, e declarava que qualquer pessoa que ndo
acreditasse na existéncia dos bruxos era culpada de heresia” (RICHARDS, 1993 p.65).

395 Revista Elefrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



3 Mateus Coelho Cardoso
J- O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUICAO A BRUXARIA NA EUROPA
n' OCIDENTAL DO SECULO XV

bruxaria historica europeia; estabelecer a correlagéo entre o Direito e a persegui¢ao a
bruxaria no século XV; compreender as formas de constru¢do da imagem da bruxa, a
identificacdo e a repressao da bruxaria; identificar quem eram as pessoas acusadas
de bruxaria e por quais motivos deveriam ser investigadas e punidas.

Para tornar viavel a pesquisa foi necessario estabelecer um recorte espacial
e temporal, a saber, a Europa Ocidental no século XV, uma vez que o continente
europeu passou por diversos acontecimentos em toda sua extensdo territorial ao
longo de séculos de Idade Média. Como a fonte utilizada foi escrita no final do século
XV, procurou-se fazer sua abordagem tendo em vista o contexto em que foi produzida,
recorrendo-se a metodologia de pesquisa basica, explicativa, bibliografica e

documental.

O CONTEXTO HISTORICO DO OCIDENTE EUROPEU NO SECULO XV:
ASPECTOS DA CRISE E SEUS DESDOBRAMENTOS

O cenario do Ocidente europeu no século XV pode ser melhor compreendido
ao se identificar as crises acumuladas desde o século Xlll, com desordens politicas,
sociais, demograficas, econdmicas e religiosas, além da crise da cristandade. Greves,
revoltas, desvalorizagdo da moeda e colapsos na economia rural evidenciam a
desestruturacdo do modo de producao feudal, com fome e escassez afetando a
populagao. A partir do século XIV, a Peste Negra marca o apice da crise, com efeitos
que perduram ao longo de todo o século XV (LE GOFF, 2016, p. 94-95).

Nesse contexto, Hilario Franco Junior destaca a intensificacdo da crise
demografica, provocada pelo crescimento populacional, uso de terrenos marginais,
desmatamento e desequilibrio ecolégico, fatores que afetaram a produgao feudal e
culminaram na fome — um dos grandes problemas da Baixa Idade Média. O auge da
crise ocorreu entre 1348 e 1350 com a peste negra, cujas perdas humanas variaram,
conforme a regi&o, de dois tergos a um oitavo da populagado (FRANCO JUNIOR, 2006,
p. 31).

Economicamente, tratou-se de uma fase depressiva que perdurou até o fim
do século XV e inicio do XVI. A crise elevou a mortalidade e acirrou tensdes sociais,
agravadas por longos periodos de escassez e fome generalizada, afetando todos os

396 Revista Elefrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



3 Mateus Coelho Cardoso
J- O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUICAO A BRUXARIA NA EUROPA
n' OCIDENTAL DO SECULO XV

setores da economia. Somaram-se a isso os conflitos entre ordens mendicantes e
clérigos seculares, além da disputa entre o poder temporal das monarquias e o poder
eclesiastico (FRANCO JUNIOR, 2006, p. 120).

Culturalmente, o periodo expressou um desequilibrio entre a cultura clerical e
a secular, oscilando entre racionalismo exacerbado e misticismo intenso. Na literatura,
proliferaram temas ligados a morte, a fragilidade humana e ao macabro — reflexo
direto da peste e das guerras (FRANCO JUNIOR, 2006, p. 121).

Jean Delumeau, ao abordar a historia sob a otica do medo, analisa suas
manifestagdes individuais e coletivas, destacando como, na coletividade, sentimentos
e reagdes se intensificam diante de ameagas, reais ou imaginarias. Essas reagbes
sociais sao imediatistas, impulsivas e desprovidas de senso critico diante do perigo
iminente (DELUMEAU, 2009, p. 40).

Diante da crise, o Ocidente vivenciava forte sensacdo de inseguranga,
favorecendo a emergéncia do medo no imaginario coletivo, como o medo da peste e
da fome, associado ao temor escatolégico do fim dos tempos, influenciado pelas
profecias presentes na Biblia (DELUMEAU, 2009, p. 43). Jeffrey Richards contribui

para esse pensamento ao expor que

As pessoas do periodo medieval viviam num mundo de medo: medo de
impostos, doenca, guerra, fome, da morte e do inferno. Era uma sociedade que
acreditava no sobrenatural, no poder das forgas das trevas e na agéo de Sata
e de seus demobnios no mundo. Acreditava também na bruxaria, que era uma
explicagdo conveniente para as catastrofes naturais subitas (fome, epidemias,
tempestades, enchentes, destruicdo de safras e animais) (RICHARDS, 1993,
p.94).

Portanto, caberia a Igreja Cristd Medieval identificar de que forma o demoénio
tem atuado, quem esta mais suscetivel a sua influéncia e se existem certos individuos
que o auxiliam em sua maneira de agir. E assim que determinadas categorias sociais

passam a ser estigmatizadas como os agentes do deménio (DELUMEAU, 2009, p.47).
A PERSEGUICAO A BRUXARIA: DO PAGANISMO A BRUXARIA

Se o contexto em que se encontrava a Europa Ocidental no século XV
possibilitou que a perseguicdo a bruxaria tomasse forma e se intensificasse nos

séculos seguintes, a crise generalizada vivenciada nos séculos Ill -V, durante o Baixo

397 Revista Elefrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



3 Mateus Coelho Cardoso
J- O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUICAO A BRUXARIA NA EUROPA
n' OCIDENTAL DO SECULO XV

Império Romano, propiciou a perseguigdo ao que se entende como as raizes da
bruxaria: o paganismo — ou, pelo menos, o que “sobreviveu” dele, assumindo forma
demoniaca (RUSSELL; ALEXANDER, 2019, p.59-6).

Numa perspectiva cristd, o paganismo foi identificado de variadas formas
desde fins do Império Romano do Ocidente e por toda a Idade Média, sendo associado
a comportamentos, praticas e crengas que, ao seu tempo, foram tidas por contrarias
a moral cristd. Do latim paganus, que significa aldedo ou homem do campo,
geralmente atribuia-se a crencga politeista como caracteristica principal do paganismo,
apesar de na ldade Média também serem identificados como pagéos aqueles adeptos
a religides monoteistas ndo cristds, como os Islamicos e os judeus (LOYN, 1997,
p.191).

Com a ascensao de Constantino, no ano de 306, e apds sua conversao ao
cristianismo, a unido Estado/lgreja muito contribuiu para o processo de cristianizagao
do Império Romano. A associacdo € marcada pela constante interferéncia do poder
imperial em conflitos no seio das comunidades cristas, oriundas de divergéncias
doutrinarias e disciplinares (SILVA, 2006, p.257). Para além dessa forma de atuagao,
o Estado passa a empreender mecanismos de controle e ruptura em relagdo ao
paganismo, coibindo praticas consideradas “contrarias a moral cristd como, por
exemplo, o sacrificio sangrento, a prostituicao ritual e o exercicio da magia e da
adivinhacao com finalidades maléficas” (SILVA, 2006, p.259).

Posteriormente, no império de Teoddsio, iniciado em 379, foi instituido um
verdadeiro ataque ao paganismo, por meio de cddigos e decretos, culminando na
proibicdo de toda religido paga que ainda se manifestava no império. Tal proibicao
ocorre por meio da sistematizacao de leis anteriores de coibigao a praticas pagas, sob
pena de execugdo, multa e/ou confisco (HILGARTH, 1969, p.59), como pode ser
observado no Codigo Teodosiano:

Proibicao de todos os cultos pagaos

Cadigo Teodosiano, XVI, 10, 12, (392) trad. de Pharr, pp. 473-74
Imperadores Teoddésio, Arcadio e Honério Augustus para Rufino,

prefeito Pretoriano.

Nenhuma pessoa, de qualquer ordem ou classe que seja de homens ou de
dignidades, ndo importa se ocupa ou ja ocupou uma posi¢ao de poder, ou se
€ poderoso por nascimento ou humilde em sua linhagem, status legal ou
fortuna, deve sacrificar uma vitima inocente por imagens sem sentido em

qualquer lugar da cidade. Ele n&o devera em malicia mais secreta, venerar seu
lar com fogo, seu génio com vinho, seus penates [deuses caseiros] com odores

308 Revista Eletronica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



3 Mateus Coelho Cardoso
J- O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUICAO A BRUXARIA NA EUROPA
n' OCIDENTAL DO SECULO XV

flagrantes; ndo deve acender velas para eles, colocar incenso diante deles ou
suspender-lhes grinaldas.

1. Mas se qualquer homem ousar imolar uma vitima com o propdsito do
sacrificio ou consultar entranhas tiritantes, de acordo com o exemplo de uma
pessoa acusada de alta traigao, ele deve ser entregue por uma acusagao, o
que é permitido a todas as pessoas e receber a sentenga adequada [...].

2. Mas se qualquer pessoa venerar, colocando incenso diante delas, [...] ou
tentar louvar imagens vas com a oferenda de presentes, mesmo sendo
humilde, ainda é um ultraje a religido. Tal pessoa [...] deve ser punida com o
confisco da casa ou terreno no qual ficou provado que serviu a alguma
supersticdo paga. [...] (HILGARTH, 1969, p.61-62).

Apesar dos esforgos, as penalidades abarcadas pelo cédigo ndo foram
eficazes para erradicar as praticas pagas no império, o que levou ao estabelecimento
de penas mais severas para aqueles que a praticassem. Conforme a crise se
intensificava, o Estado investia cada vez mais na legislagdo acerca da religido,
buscando agradar a Deus dessa forma. Em 435, foi instituida a pena de morte para

quem insistisse em exercer a religido paga (HILGARTH, 1969, p.59):

Penas mais severas para pagaos

Cadigo Teodosiano, XVI, 10, 25 (435), trad. de Pharr, p. 476

Imperadores Teodosio e Valenciano Augustos para Isidoro, Prefeito Pretoriano.
Noés proibimos todas as pessoas de mente paga criminosa de realizar a
imolagao de vitimas inocentes, sacrificios condenaveis e de todas as demais
praticas proibidas pela autoridade da mais antiga das san¢ées. N6s ordenamos
que todos os seus templos, igrejas e altares, mesmo que nao reste nenhum
intacto, sejam destruidos por ordem dos magistrados e sejam purificados com
a edificagdo do sinal da veneravel religido cristd. Todos devem saber que se
ficar evidente, com provas adequadas diante de um juiz, que qualquer pessoa
zombou dessa lei, ela deve ser punida com a morte (HILGARTH, 1969, p.63).

O conteudo do cédigo revela a aproximagao cada vez maior do Estado com a
Igreja Crista, sendo esta dotada de poder e privilégios capazes de fomentar uma
legislacao antipaga, que visava o estabelecimento do cristianismo. Se outrora a Igreja
se encontrou numa posigao de minoria perseguida, em tempos em que 0 paganismo
predominava, agora passa a instituicdo perseguidora “capaz de assimilar e modificar
a vida social de seu tempo [...], agora fazia parte da estrutura sécio-politica do Império
opressor” (HILGARTH, 1969, p.59-60).

Para além da analise da imposigdo do cristianismo por meio de codigos
imperiais, Carlos Roberto Nogueira investiga a efetividade das estratégias de
cristianizagdo dos povos germanos, que ainda representavam a persisténcia do
paganismo, principalmente no meio rural. O autor identifica que a conversao desses

povos nao se deu apenas proibindo suas praticas religiosas, mas incorporando-as as

399 Revista Eletronica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



3 Mateus Coelho Cardoso
J- O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUICAO A BRUXARIA NA EUROPA
n' OCIDENTAL DO SECULO XV

tradicées cristds, num sincretismo que deu margem ao desenvolvimento de uma
cultura folclorica camponesa durante a Idade Média (NOGUEIRA, 1995, p.48).
O método de incorporagdo empregado no processo de evangelizagao desses
povos mostrou-se eficaz, uma vez que atingiu o objetivo de desnaturalizar o
paganismo, desenraizando crengas e rituais que faziam parte do sistema de
organizagado social dos povos germanos. Agora, praticas e costumes pagaos se
direcionavam para elementos da religido cristda — como os sacrificios feitos para
santos. Esse processo se limitou a desestruturagdo do paganismo, sem, no entanto,
erradicar antigas crengas e comportamentos que o caracterizavam, como a ligagéo
com elementos da natureza, o uso de magia, as superstigdes e ritos, abrindo espacgo
para a formagao de um “Cristianismo Folclorico” (NOGUEIRA, 1995, p.54-55). Assim,
Carlos Nogueira elucida que
Um novo significante reveste o antigo significado, possibilitando o
desenvolvimento de uma cultura laica independente da cultura clerical, mas em
permanente confronto com esta até o limiar do século Xll, quando a
autoconfianca dos homens da lIgreja, se vé abalada pelos movimentos
heréticos e uma nova suspeita comeca a ganhar forga: a “permanéncia” do

Paganismo, conservado e dividido por uma “quinta-coluna” satanica existente
no seio do rebanho cristdo (NOGUEIRA, 1995, p.55).

Inicialmente, a permanéncia de um paganismo desnaturalizado n&o
representava ameaca a ordem crista, sendo considerado inofensivo pela Igreja. No
entanto, com o surgimento de ondas heréticas que passaram a abalar o cristianismo
e a ordem feudal, o que antes era tolerado passou a ser demonizado. Tudo aquilo
identificado como resquicio pagao passou a representar uma ameacga que precisava
ser combatida pelo Estado e pela Igreja, com a disseminagado da imagem do demonio
como simbolo desse perigo (RUSSELL; ALEXANDER, 2019, p. 59-60).

Nesse contexto, o Malleus Maleficarum, em sua primeira parte dirigida aos
tedricos, busca validar a existéncia da bruxaria, combatendo o que os autores Heinrich
Kramer e James Sprenger classificam como “erros heréticos”. O primeiro seria negar
a existéncia da magia, considerando-a fruto da ignorancia diante de fenédmenos
naturais; o segundo, admitir sua existéncia, mas trata-la como fantasia; o terceiro,
assumir que tais elementos sdo imaginarios, mas reconhecer que o Diabo atua por
meio das bruxas (KRAMER; SPRENGER, 2021, p. 56-57).

400 Revista Elefrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



3 Mateus Coelho Cardoso
J- O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUICAO A BRUXARIA NA EUROPA
n' OCIDENTAL DO SECULO XV

Sobre o primeiro erro, os autores argumentam que contrariar as Escrituras ao
negar a existéncia dos demonios configura heresia, pois os deménios teriam poder
real sobre os seres humanos, invadindo corpos e mentes, o que justificaria a
existéncia da bruxa enquanto agente aliada. Os demais erros, segundo os autores,
ignoram a natureza sobrenatural dos demdnios como anjos caidos, capazes de
realizar prodigios além da compreensdo humana (KRAMER; SPRENGER, 2021, p.
57-58).

O DIABO E A NARRATIVA ESCATOLOGICA

Jean Delumeau destaca o medo que a Europa Ocidental nutria do Diabo no
inicio da modernidade, como resultado de sua construgdo ao longo da Idade Média.
No século XV, a imagem de Saté ja estava consolidada de diversas formas: desde as
ilustracdes macabras dos séculos Xl e Xll até sua representacdo nos murais das
igrejas. Durante a cristalizagdo do feudalismo, o cédigo feudal o comparava a um
vassalo desleal, refletindo a crenga na ambicao de Lucifer frente a Deus (DELUMEAU,
2009, p.354-355).

Sua vinculagdo ao juizo final também estava firmada, sobretudo nas
representacdes dos portais das catedrais goéticas do seculo XllIl. A partir do século
XIV, com a crise generalizada na Europa Ocidental, as elites atribuiam os males a
Satanas, o que facilitava a associacdo entre os sofrimentos cotidianos e a acao
demoniaca. O poder eclesiastico reforgava esse temor, enfatizando sua natureza
sedutora, capaz de atrair os humanos para suas armadilhas (DELUMEAU, 2009,
p.355).

Assim, o Ocidente ingressa no século XV imerso no medo, tanto da crise
quanto do deménio, intensificado pelo pensamento escatolégico e pelas profecias
apocalipticas biblicas, ja presentes no imaginario medieval desde seus primordios.
Stuart Clark destaca essa relagao, revelando também o momento em que a bruxaria

se encaixa neste periodo; aponta que
bruxaria e demonismo eram referidos como aspectos daquele periodo de
tempo final em que homens e mulheres estavam correntemente vivendo.

Embora inicialmente intrigantes, tornaram-se perfeitamente inteligiveis como
feicdes de um mundo decadente. Num sentido que se tornou bastante preciso

40 1 Revista Elefrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



3 Mateus Coelho Cardoso
J- O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUICAO A BRUXARIA NA EUROPA
n' OCIDENTAL DO SECULO XV

pela exegese da profecia biblica, eram sinais dos tempos; e investiga-los
poderia, por sua vez, produzir uma melhor compreensdo da histéria
apocaliptica e, assim, a um maior preparo para sua culminagédo (CLARK, 2006,
p.415).

No Malleus Maleficarum essa relagado € estabelecida no momento em que
seus autores discursam sobre a época em que se proliferam a bruxaria e as a¢des
demoniacas: “E assim, neste crepusculo sombrio da civilizagdo, quando se vé o
pecado florescendo por todos os lados e por todos os cantos, e a caridade
desaparecendo, € que se percebe o prosperar da perversidade das bruxas e de suas
iniquidades” (KRAMER; SPRENGER, 2021, p.76)..

Esse nexo entre escatologia e bruxaria fundamentou as investigagées dos
demonologistas, que, diante de problemas reais, buscavam explicacdes
sobrenaturais. Com base na figura do Anticristo, portador de poderes similares aos de
demobnios e bruxas, e na bruxaria como sinal do juizo final, os teéricos contaram com
um “fervor escatoldgico” que provocou “apelos a ‘limpeza’ das bruxas da sociedade,
sugerindo que o paralelismo de crengas [...] pode ter provocado também uma
convergéncia de agdes” (CLARK, 2006, p.445).

A segunda parte do Malleus Maleficarum, trata dos métodos pelos quais as
bruxas infligem seus maleficios, tendo como um dos principais elementos a crenga na
feiticaria. Acreditar em feiticeiras pressupunha a ideia de que haviam pessoas
capazes de controlar ou influenciar o regimento do cosmos e, consequentemente, 0s
fenbmenos naturais, da forma que lhes fosse conveniente e objetivando fins
especificos (RUSSELL; ALEXANDER, 2019, p.28). Dessa forma, Kramer estabelece
que

[...] existem trés tipos de feiticeiras: as que injuriam mas ndo curam; as que
curam, mas, por meio de algum estranho pacto com o Diabo, ndo injuriam; e
as que injuriam e curam. Entre as primeiras, ha uma classe particularmente
proeminente: a das que sdo capazes de fazer toda sorte de bruxaria e de
encantamento, [...]. E a classe de bruxas mais poderosa e que, ademais, se
dedica a pratica de muitos outros maleficios. Pois desencadeiam tempestades
danosas com raios e trovoes; causam a esterilidade de homens e animais;

fazem oferenda de criangas aos Demobnios, as quais acabam matando e
devorando (KRAMER; SPRENGER, 2021, p.222).

E importante ressaltar que a feiticaria é fenémeno mais antigo que a bruxaria

e se manifestou de diversas formas no mundo. Na Europa, a aproximacgao entre as

402 Revista Elefrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



3 Mateus Coelho Cardoso
J- O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUICAO A BRUXARIA NA EUROPA
n' OCIDENTAL DO SECULO XV

duas fez parte do processo de demonizacgao da feiticaria, que antes estava associada
ao folclore e a contos populares, passando a se revestir de caracteristicas comuns ao
cristianismo. A partir do momento em que a existéncia da feitigaria sugere a ideia de
pacto demoniaco, ela passa a ser elemento integrante da bruxaria (RUSSELL;
ALEXANDER, 2019, p.87-88).

DIREITO E BRUXARIA: O RENASCIMENTO DO DIREITO ROMANO, O DIREITO
CANONICO E A INQUISIGAO

O Direito foi um instrumento de poder decisivo para a perseguigéo a bruxaria
na ldade Média. Com a queda do Império Romano do Ocidente, o direito germanico,
baseado em costumes e leis proprias, substituiu os cédigos romanos. No entanto,
entre os séculos Xl e Xlll, o direito romano ressurgiu com a redescoberta do Corpus
Juris Civilis, compilagdo legislativa de Justiniano, que passou a ser fonte e objeto
central dos estudos juridicos (WOLKMER, 2005, p. 150-151).

Essa retomada influenciou diretamente a persegui¢ao a bruxaria. Se no final
do Império Romano o direito foi usado contra o paganismo, por meio de decretos que
proibiam cultos e previam pena de morte, seu renascimento, na Idade Média,
significou o retorno das bases legais que permitiram tais praticas (RUSSELL;
ALEXANDER, 2019, p.92).

A Igreja Cristd assumiu protagonismo como autoridade religiosa e temporal
desde o Baixo Império Romano até a Idade Média, estabelecendo codigos de conduta
e normas morais na Europa Ocidental. Seu poder temporal resultava da extensao
territorial sob dominio clerical, o que, a luz do feudalismo, lhe conferia autoridade
sobre essas terras. Assim, passou a influenciar os tribunais seculares, que recorriam
ao direito canbnico para resolver litigios, atribuindo a Igreja poder juridico
(WOLKMER, 2005, p.177-179).

A descentralizacdo do poder e da justica no inicio da Idade Média, com a
convivéncia desorganizada entre os direitos romano e germanico, favoreceu o direito
candnico. Nesse cenario, apenas a Igreja se mantinha como instituicdo sdlida e
coerente na aplicagao da justi¢a, baseada nos canones sagrados (WOLKMER, 2005,
p.178), identificados como

403 Revista Elefrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



3 Mateus Coelho Cardoso
J- O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUICAO A BRUXARIA NA EUROPA
n' OCIDENTAL DO SECULO XV

regras juridico-sagradas que determinam de que modo devem ser
interpretados e resolvidos os varios litigios. Mais que regras, sao leis, isto €&,
sao verdades reveladas por um ser superior, onipotente, e a desobediéncia,
muito mais que uma infragdo, € um pecado. Os canones séo os designios de
Deus, transformados em regras a serem seguidas sem questionamento pelos
homens (WOLKMER, 2005, p.179).

A incidéncia do direito candnico na esfera juridica representa a interferéncia
da religido sobre o poder temporal e, assim, a sacralizagao do direito na |Idade Média.
Esse processo se deu com o renascimento do direito romano, cuja interpretagao
passou a ser monopolizada pelo clero, que utilizava universidades, bibliotecas e
mosteiros para fins jurisdicionais, criando dogmas e compilando leis candnicas
(WOLKMER, 2005, p.179).

No Malleus Maleficarum, Kramer e Sprenger recorrem ao direito candnico
para afirmar a existéncia da bruxaria, contrapondo-se aos que negavam a influéncia
do Diabo e a permissao divina. Fundamentam-se nas leis divinas para defender que
as bruxas devem ser evitadas e, se pactuadas com o Diabo para causar males reais,
condenadas a morte (KRAMER; SPRENGER, 2021, p. 58).

Essa abordagem revela a busca da Igreja por legitimagao divina, ao exercer
dominio sobre a produgao juridica por meio do clero especializado, que interpretava a
vontade de Deus expressa nas leis. Dessa forma, o poder eclesiastico empreendeu
verdadeiro “cerco dogmatico” posto pelo direito candnico, no qual qualquer
comportamento considerado contrario a Igreja e a ortodoxia crista estabelecida é tido
por desviante e herético e, consequentemente, passivel de ser combatido por toda
uma “tecnologia repressiva” de controle, “e essa tecnologia é o discurso juridico
candnico materializado na Santa Inquisicdo, com seu sistema de construgao aflitiva
da verdade” (WOLKMER, 2005, p.181-182).

A Inquisigcao representou o apice do poder da Igreja Cristd na Idade Média.
Estabelecida na Baixa Idade Média, atuava como instrumento do clero para identificar
e julgar praticas contrarias aos dogmas cristdos, utilizando meios juridicos para
processar e condenar legalmente os transgressores. No século XV, essa fungéo
passou a ser exercida também pelos Tribunais Seculares, em associagdo com os
Eclesiasticos (WOLKMER, 2005, p.188-189).

404 Revista Elefrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



3 Mateus Coelho Cardoso
J- O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUICAO A BRUXARIA NA EUROPA
o n' OCIDENTAL DO SECULO XV

Dada a influéncia da Igreja sobre o poder temporal, o Estado colaborava na
perseguicao as heresias, classificadas como crime de “lesa-majestade” e, portanto,
julgadas pelos Tribunais Seculares. Wolkmer observa que “os dois tipos de tribunais
adotaram o mesmo procedimento: aprisionavam as pessoas com base em meros
boatos, interrogavam-nas, fazendo o possivel para conseguir-lhes a confissdo que, ao
final, levava a condenagéo” (WOLKMER, 2005, p.189).

Os métodos empregados pela Inquisigdo na esfera penal tornaram-se viaveis
a partir da mudanga no sistema penal europeu entre os séculos Xll e Xlll. Até entéo,
vigorava o modelo acusatoério, no qual a agao penal sé podia ser iniciada por uma
parte privada — a vitima ou seu representante —, sendo a acusacéo publica e o
julgamento baseado nas provas apresentadas (WOLKMER, 2005, p. 192). Caso
houvesse alguma duvida sobre a culpa ou inocéncia do acusado, recorria-se a Deus
para julga-lo, método que se materializava comumente na pratica do ordalio®.

A partir do século XllI, o sistema penal acusatorio foi superado pelo processo
por inquérito, que se consolidou na Europa continental no século XV. (LEVACK, 1988,
p.68). A mudanca mais significativa foi o novo papel do juiz: no sistema acusatério,
atuava como arbitro imparcial; no inquérito, participava ativamente da investigagao,
interrogando o réu e as testemunhas para atribuir culpa ou inocéncia (LEVACK, 1988,
p.68-69).

Nesse contexto, destaca-se a terceira parte do Malleus Maleficarum, que
orienta as medidas judiciais a serem adotadas nos Tribunais Eclesiasticos e Civis
contra hereges e bruxas. Os inquisidores afirmam que, diante de “apenas uma
denuncia geral de que ha bruxas em determinado local ou determinada cidade”, o juiz
deveria “proceder nao por solicitacdo de qualquer das partes, mas apenas pela
obrigacao que lhe é imposta pelo seu oficio” (KRAMER; SPRENGER, 2021, p.409).

O objetivo principal desta operacéao era estabelecer a verdade real dos fatos,
capacidade exclusiva dos magistrados e profissionais do direito, recorrendo a normas
especificas para isso. Wolkmer especifica que

2 "Teste ao qual a parte acusada tinha de se submeter para provar sua inocéncia. Por
exemplo: ele tinha de carregar um ferro em brasa a certa disténcia e, apds ter a mdo
enfaixada por alguns dias, mostrar que Deus havia curado miraculosamente a carne
queimada; ou mergulhar o braco em dgua fervente e, de modo semelhante, exibir um
membro curado apds as compressas; ser atirado num reservatdrio de dgua gelada e
considerado inocente somente se afundasse” (LEVACK, 1988, p. 67).

405 Revista Elefrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



3 Mateus Coelho Cardoso
J- O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUICAO A BRUXARIA NA EUROPA
n' OCIDENTAL DO SECULO XV

As evidéncias do crime eram investigadas e avaliadas mediante regras
meticulosamente formuladas, o que dava ao processo de inquérito o carater de
racionalidade, que fazia com que os padrdes de prova, nesse tipo de processo,
fossem extremamente rigorosos. Toda uma tradicdo de direito romano-
candnico prescrevia exatamente a natureza e a eficacia da prova. As provas
se dividiam-se em: diretas, indiretas, manifestas, imperfeitas ou, ainda, as
provas plenas (testemunho ocular de duas pessoas), indicios préximos
(chamados de provas semiplenas) e os indicios longinquos (opinido publica,
ma fama do suspeito, etc) (WOLKMER, 2005, p.195).

Os crimes de bruxaria e outras formas de heresia possuiam caracteristica
especifica quanto a producado de provas, uma vez que se tratavam de crimes de
natureza obscura, sendo praticados “as escondidas” e, portanto, raramente
presenciados. Por isso, além dos depoimentos, a confissao da bruxa era considerada
a principal prova, pois representava o reconhecimento da propria culpabilidade
(WOLKMER, 2005, p.195).

Dada essa particularidade, a tortura tornou-se procedimento essencial no
processo inquisitorio para obtencao da confissao. Sua legitimagao, consequéncia das
mudancas no sistema penal do século Xlll, foi consolidada com a Bula do Papa
Inocéncio IV, de 1252, que autorizou seu uso tanto pelos inquisidores quanto pelos
juizes seculares, dentro da legalidade (LEVACK, 1988, p.72-73).

A crenca era de que a dor fisica e psicolégica aumentava as chances de
confissdo e detalhamento do crime. No caso da bruxaria, considerando-se a alianga
da bruxa com o deménio, acreditava-se que ela possuiria resisténcia maior a dor, o
que justificava o uso de técnicas especificas (LEVACK, 1988, p.77). Indo além,

Kramer e Sprenger defendem que

Se, apds a devida sessdo de tortura, a acusada se recusar a confessar a
verdade, cabera ao juiz colocar diante dela outros aparelhos de tortura e dizer-
Ihe que tera de suporta-los se ndo confessar. Se entdo nao for induzida pelo
terror a confessar, a tortura devera prosseguir no segundo ou no terceiro dia,
mas ndo naquele mesmo momento, salvo se houver indicacdes de seu
provavel éxito (KRAMER; SPRENGER, 2021, p.445).

Fato particular dentre os meios de producdo de provas contra as bruxas
estava na crenca de que, ao pactuarem com o Diabo, recebiam uma marca no corpo.
Esta marca se caracterizava por ser indolor para a bruxa, o que a submetia a testes
com objetos pontiagudos por todo o corpo. Regides onde haviam marcas ou manchas,

como de nascenga, eram as mais exploradas. Se a pessoa reagisse exprimindo dor,

406 Revista Elefrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



3 Mateus Coelho Cardoso
J- O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUICAO A BRUXARIA NA EUROPA
n' OCIDENTAL DO SECULO XV

deveria o cirurgido procurar ainda por mais pontos do corpo, fazendo com que o
suspeito resistisse ao procedimento para que acabasse o mais rapido possivel,
constituindo essa resisténcia mais uma prova de bruxaria. Submeter a tais métodos
uma pessoa acusada de bruxaria se deve ao fato de a bruxa ter sido identificada como

inimigo, atribuindo-lhe tratamento diferenciado, conforme expde Zaffaroni:

A esséncia do tratamento diferenciado que se atribui ao inimigo consiste em
que o direito Ihe nega sua condigéo de pessoa. Ele s é considerado sob o
aspecto de ente perigoso ou daninho. Por mais que a ideia seja matizada,
quando se propde estabelecer a distingao entre cidadaos (pessoas) e inimigos
(ndo pessoas), faz-se referéncia a seres humanos que séo privados de certos
direitos individuais (ZAFFARONI, 2007, p.18).

Levack estabelece trés consequéncias da adogdo da tortura no
desenvolvimento da perseguicdo a bruxaria no final da Idade Média, destacando,
primeiramente, a facilitagdo da formulagéo e disseminagéo do conceito cumulativo de
bruxaria.® A segunda consequéncia diz respeito ao aumento das possibilidades de

condenacao das bruxas. Nesse sentido, argumenta que

a introdugéo do processo por inquérito deveria por si so ter esse efeito, mas,
com a nogdao da lei da prova romano-canénica, sua eficacia, no caso dos crimes
ocultos, ficava comprometida. O uso da tortura, especialmente a tortura sem
restricdo, ndo somente resolveu o problema da insuficiéncia de provas, como
também tornou possivel a condenagao de quase todos que incorressem em
suspeita de bruxaria (LEVACK, 1988, p.79).

Por fim, o efeito mais importante no que concerne ao desencadeamento da
caga as bruxas na propor¢cado que atingiu, é relativo a obtengdo da revelagdo dos
nomes de individuos que estariam em cumplicidade com as bruxas. A dimensao
atingida so6 foi possivel devido a ideia de que a bruxaria se tratava de uma
conspiragdo, sendo a tortura instrumento que revelaria todos os envolvidos,
aumentando a quantidade de pessoas processadas por um mesmo crime (LEVACK,
1988, p.79).

GENERO E SEXUALIDADE

3 "Alidéia central do conceito cumulativo de bruxaria € a crenca de que bruxas faziam pactos
com o Diabo. O pacto ndo somente servia de base para a definicdo legal do crime de
bruxaria em muitas jurisdicdes, como também servia como a principal ligacdo entre a pratica
da magia maléfica e a alegada adoracdo do Diabo” (LEVACK, 1988, p. 33).

407 Revista Elefrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



3 Mateus Coelho Cardoso
J- O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUICAO A BRUXARIA NA EUROPA
n' OCIDENTAL DO SECULO XV

Embora a bruxaria ndo fosse marcada como algo exclusivamente praticado
por mulheres, a maioria das pessoas processadas por esse crime eram do sexo
feminino. Em grande parte da Europa, mais de 75% dos acusados eram mulheres,
chegando a mais de 90% em alguns locais (LEVACK, 1988, p.128-130).

O Malleus Maleficarum teve influéncia decisiva na construgdo da imagem da
bruxa como mulher. Entre os tratados juridicos e demonologicos da época, nenhum
foi tdo misdégino ao associar a bruxaria ao género feminino. Pela “exceléncia”
metodoldgica atribuida aos seus autores, o tratado contribuiu significativamente para
a perseguicao das mulheres (DELUMEAU, 2009, p.527-528).

[...], anteriormente nunca se dissera com tanta clareza que a seita diabdlica é
essencialmente constituida de mulheres. E o carater sistematico do livro, sua
metodologia da investigacdo e do processo fizeram dele um instrumento de
trabalho de primeira ordem para seus usuarios. Tornou-se por exceléncia a
obra de referéncia dos juizes na matéria; dai seu sucesso: catorze edicoes
entre 1487 e 1520, mais do que as teve qualquer outra obra anterior ou
posterior de demonologia (DELUMEAU, 2009, p.528).

Identificada como agente do Demodnio, a mulher foi acusada de ser sua
principal aliada, por ser considerada mais propensa a aceita-lo e procura-lo. Torna-se
bruxa ao pactuar com ele, em rituais descritos em narrativas como as do sab4, nos
quais mulheres se reuniam com o Diabo, copulavam com este e assinavam seu livro,
selando o pacto. Tais celebragdes incluiam praticas como canibalismo, orgias e
parodias dos cultos cristdos, sendo vistas como forma de receber poder para conspirar
contra o cristianismo (RICHARDS, 1993, p.64).

Jean Delumeau indica fatores relacionados a associacao entre a mulher e o
Diabo, destacando a dualidade da visdo masculina: ora de admiragao, ora de repulsa.
De um lado, a fertilidade feminina era venerada como simbolo de graca e pureza; de
outro, o mistério da sexualidade e da maternidade gerava medo, levando a percepgao
da mulher como figura obscura (DELUMEAU, 2009, p.462-463).

A sexualidade feminina é determinante para categorizar a mulher como mais
propicia a bruxaria que o homem. No Malleus, Kramer e Sprenger insistem em abordar

essa questao de forma essencialmente misogina:

Mas a razao natural estda em que a mulher é mais carnal do que o homem, o
que se evidencia pelas suas muitas abominagdes carnais. E convém observar

408 Revista Elefrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



3 Mateus Coelho Cardoso
J- O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUICAO A BRUXARIA NA EUROPA
n' OCIDENTAL DO SECULO XV

que houve uma falha na formagao da primeira mulher, por ter sido ela criada a
partir de uma costela recurva, ou seja, uma costela do peito, cuja curvatura €&,
por assim dizer, contraria a retiddo do homem. E como, em virtude dessa falha,
a mulher é animal imperfeito, sempre decepciona a mente (KRAMER;
SPRENGER, 2021, p.128).

Sua atracao pelo feminino leva o homem a imbuir de culpa a mulher, tida por
sexualmente insaciavel, sedutora e capaz de impelir a caminhos tortuosos, como Eva
para com Adao. Pode-se ter em mente que “o0 homem procurou um responsavel para
o sofrimento, para o malogro, para o desaparecimento do paraiso terrestre, e
encontrou a mulher.” (DELUMEAU, 2009, p.489).

Marcados por privagdes, castidade e ideal de pureza, pregadores, tedlogos e
inquisidores assumiam uma postura agressiva, manifestada em discursos de 6dio ao
sexo feminino, contribuindo para a “diabolizacdo” da mulher. Esta passou a ser vista
como representagao do mal, dotada de esséncia maligna a ser controlada, seja por
meio de tarefas que a mantivessem ocupada, seja pela violéncia e imposigdo da
superioridade masculina (DELUMEAU, 2009, p.500).

Para Stuart Clark, toda essa relagédo entre género e bruxaria nao se limita a
analises genéricas e simplistas de que a mulher é acusada de bruxaria, pura e
simplesmente, pelo fato de ser mulher. O autor procura analisar o fenémeno através
de uma perspectiva mais abrangente e relacional, na qual fatores sociais como
posicdo econOmica, status e estado civil influenciam, mas néao sao suficientemente
determinantes para subjugar uma mulher como bruxa. Apesar de reconhecer que, no
inicio da modernidade, essas condi¢cdes contribuiram para estereétipos de mulheres
com comportamento desviante, também identifica que, ndo necessariamente,
mulheres que as apresentavam eram acusadas de bruxaria (CLARK, 2006, p.157-
158).

Ao partir desse pressuposto, preocupa-se mais com a “identidade cultural da
bruxaria como crime, com significados especiais e implicando tipos de comportamento
especificos nos acusados de cometé-lo”. Dessa forma, o comportamento tido por
“andmalo” seria melhor compreendido quando observado o que o caracterizava no
seio de determinada comunidade, na percepg¢ao que os individuos tinham da pessoa
tida por desviante (CLARK, 2006, p.159).

409 Revista Elefrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



3 Mateus Coelho Cardoso
J- O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUICAO A BRUXARIA NA EUROPA
n' OCIDENTAL DO SECULO XV

A bruxaria, afinal, era um artificio cultural - um crime que significava
certas coisas e implicava certos tipos de comportamento nos suspeitos
e acusados de pratica-la. Como um deles era que as bruxas
provavelmente seriam mulheres, e outro que eram anbmalas e
marginais na comunidade, parece pouco surpreendente que esses, de
fato, vissem a ser o caso (CLARK, 2006, p.160).

Portanto, mais do que compreender os motivos da associagao de mulheres a
bruxaria, faz-se necessario entender a associacdo da bruxaria a mulheres, uma vez
que os comportamentos que suscitavam revolta e incbmodo nas comunidades locais
eram praticados por estas. Primeiro, tém-se algo potencialmente problematico, como
a crenga na feiticaria destrutiva, depois a sua associagao a mulher, numa correlagao
que pode explicar o fato de mulheres serem muito mais acusadas de bruxaria do que
os homens (CLARK, 2006, p.160).

CONSIDERAGOES FINAIS

O fenbmeno da bruxaria europeia e a perseguicao as bruxas, que se estendeu
de forma mais severa no final da ldade Média e inicio da Modernidade, comporta
analises abrangentes de diversas areas do conhecimento. A partir de uma perspectiva
historica, esta pesquisa buscou compreender como o Direito, enquanto instrumento
de controle social, foi utilizado para sustentar relagdes de poder entre a Igreja Crista,
os Tribunais Seculares e a populacao, especialmente no tratamento dos acusados de
bruxaria. Essencial a construgdo da imagem da bruxa, o aparato juridico dessas
instituicoes legitimou métodos tipicos da Inquisi¢do, como a tortura.

A bruxaria, dentre outros aspectos que a particularizam, foi categorizada como
crime em um cenario que suscitava medo no poder estabelecido, intensificado pela
crise da cristandade e as ondas heréticas que proliferaram na Baixa Idade Média. A
Igreja, contando com o renascimento do direito romano e do estruturado direito
candnico que dispunha, empreendeu verdadeira caga as heresias, adotando um
discurso que girava em torno do sobrenatural. Para esses inimigos, caberia aos
Tribunais Eclesiasticos e Tribunais Civis, adotar métodos de identificacdo e acusacao,
visando processa-los e condena-los por atentar contra a ordem e a paz.

Por fim, conclui-se ainda que a perseguigdo a bruxaria foi também uma

perseguicdo de género, mas relacionado a aspectos sociais e culturais.

4 10 Revista Elefrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



411

3 Mateus Coelho Cardoso
O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUICAO A BRUXARIA NA EUROPA
n' OCIDENTAL DO SECULO XV

Predominantemente acusada, processada e exposta como agente do Demonio, a
mulher foi associada a bruxaria por meio de narrativas que reforcavam essa ideia,
como os comportamentos tidos por desviantes e incbmodos nas comunidades e a sua

participacao nos rituais do saba.

REFERENCIAS

CLARK, Stuart. Pensando com Deménios - A Idéia de Bruxaria no Principio da Europa
Moderna. Sao Paulo: Edusp, 2006.

DELUMEAU, Jean. Histéria do medo no Ocidente: 1300 - 1800. Sao Paulo:
Companhia das Letras, 2009.

FRANCO JUNIOR, Hilario. A Idade Média: Nascimento do Ocidente. Sdo Paulo,
Brasiliense: 2006.

HILGARTH, J. N., Cristianismo e Paganismo: a conversdo da Europa Ocidental. Sao
Paulo: Editora Madras, 1969.

LE GOFF, Jacques. A Civilizagdo do Ocidente Medieval. Petropolis, RJ: Vozes, 2016.

LEVACK, Brian P. A caga as bruxas na Europa moderna. 2. ed. Rio de Janeiro:
Campus, 1988.

LOYN, Henry R. Dicionario da Idade Média; traducéo, Alvaro Cabral; revisdo técnica,
Hilario Franco Junior. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1997: il.

NOGUEIRA, C.R.F. Ruptura e permanéncia: a cristianizacdo dos povos barbaros. In:
RRBH, Revista Brasileira de Historia. Sdo Paulo: v. 5, n® 29, 1995.

RICHARDS, Jeffrey. Sexo, desvio e danagdo: as minorias na Idade Média. Rio de
Janeiro: Jorge Zahar, 1993.

RUSSELL, Jeffrey B. Historia da bruxaria | Jeffrey B. Russell, Brooks Alexander;
traduzido por Alvaro Cabral, William Lagos. - 2. ed. - Sdo Paulo: Aleph, 2019.

SILVA, Gilvan Ventura. Repensando o Império Romano: perspectiva socioeconémica,
politica e cultural | Gilvan Ventura da Silva; Norma Musco Mendes (organizadores).
Rio de Janeiro: Mauad; Vitoria, ES: EDUFES, 2006.

WOLKMER, Antonio Carlos. Fundamentos de Histéria do Direito, 3. ed. rev. E ampl.
Belo Horizonte: Del Rey, 2005.

Revista Elefrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



412

3 Mateus Coelho Cardoso
O MALLEUS MALEFICARUM E A PERSEGUICAO A BRUXARIA NA EUROPA
n' OCIDENTAL DO SECULO XV

ZAFFARONI, Eugenio Raul. O inimigo no direito penal. Tradug&o de Sérgio Lamarao,
2. ed. Rio de Janeiro: Revan, 2007.

FONTE

KRAMER, Heinrich; SPRENGER, James. O Martelo das Feiticeiras (Malleus
Maleficarum). 62 ed. Rio de Janeiro: BestBolso, 2021.

Recebido em 22/09/2025
Aprovado em 05/12/2025

Revista Elefrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



