
 

 253 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 
RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

 
THE DEVIL WE MUST KNOW: A DISCUSSION ON HISTORY OF RELIGIONS, 

COLONIALITIES, AND REPRESENTATIONS OF THE SATANIC 

 

BARBIERI, Rafaela Arienti* 
https://orcid.org/0000-0003-1836-8121  
 

RESUMO: Compreendo as 
representações do satânico como 
importantes objetos de estudo para a 
historiografia, o presente artigo propõe-se 
a construir reflexões sobre as 
colonialidades que residem na atribuição 
do satânico à determinados grupos, 
debates sociais e religiões. Para tal, 
investiga-se como as percepções sociais 
do satânico estão entrelaçadas com a 
história dos Estados Unidos, trilhando seu 
caminho até as décadas de 1960 e 1970 e 
ao cinema de horror do período. Nesse 
sentido, alguns filmes do ciclo Horror 
Satânico permitem pensar sobre as 
funções sociais do medo no cinema de 
horror, sobre a historicidade de medos 
religiosamente orientados e questionar os 
usos políticos e culturais de Satã. Em 
função de tais objetivos, o artigo pauta-se 
nas propostas conceituais e teóricas de 
Walter Mignolo (2017), Joaze Bernardino-
Costa, Nelson Maldonado-Torres e Ramón 
Grosfoguel (2024), a respeito do conceito 
da colonialidade, e Max Weber (2004), W. 
Scott Poole (2009), Mary Anne Junqueira 
(2018) e Joseph Abraham Levi (2007) para 
pensar sobre a história dos Estados 
Unidos.  

 

Palavras-Chave: História das Religiões; 

Cinema, Satânico; Colonialidade. 

 

 
* Doutora em História pela Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC). Graduada e mestre 

em História pela Universidade Estadual de Maringá (UEM). É membro do Grupo de Pesquisa 

História das Crenças e das Ideias Religiosas (HCIR/DHI/UEM), do Núcleo de Estudos em História 

e Cinema (NEHCINE/UFSC) e do CINEMA — Centro de Investigação e Estudos em Meios 

Audiovisuais (UNIVILLE). Atualmente desenvolve pesquisa na área de História das Religiões, 

Cinema e História, Cinema de Horror, Satanismo Religioso e História dos Estados Unidos. E-mail: 

rafaelaarientibarbieri@hotmail.com. 

ABSTRACT: Understanding 
representations of the satanic as important 
objects of study for historiography, this 
article proposes to reflect on the 
colonialities embedded in the attribution of 
the satanic to certain groups, social 
debates, and religions. To this end, it 
investigates how social perceptions of the 
satanic are intertwined with the history of 
the United States, tracing a path to the 
1960s and 1970s and the horror cinema of 
that period. In this sense, certain films from 
the Satanic Horror cycle enable an 
examination of the social functions of fear 
in horror cinema, the historicity of 
religiously-oriented fears, and the political 
and cultural uses of Satan. To support 
these objectives, the article draws on the 
conceptual and theoretical frameworks of 
Walter Mignolo (2017), Joaze Bernardino-
Costa, Nelson Maldonado-Torres, and 
Ramón Grosfoguel (2024) regarding the 
concept of coloniality, and of Max Weber 
(2004), W. Scott Poole (2009), Mary Anne 
Junqueira (2018), and Joseph Abraham 
Levi (2007) for understanding United States 
history. 

 

 

Keywords: History of Religions; Cinema; 

Satanic; Coloniality.



 

 254 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

 

INTRODUÇÃO 

 

Seja no âmbito de debates políticos, em notícias jornalísticas, no cinema, em 

animações, em séries, vídeos do Youtube, TikTok, Instagram e demais espaços 

midiáticos públicos nacionais e internacionais, é sempre possível encontrar 

representações de Satã e classificações cambiantes do satânico. Ora com seus 

proeminentes chifres, ora como figura cômica; associado a discursos políticos de 

esquerda, de direita ou de extrema-direita. Em alguns casos, suas ambiguidades 

fazem-se evidentes, conduzindo a questionamentos para além da dicotomia entre 

Bem e Mal. Essa polissemia de significados não é recente e, a seguir, destaco alguns 

exemplos importantes para iniciarmos nosso debate, o qual percorre um caminho que 

parte das percepções sociais do satânico nos Estados Unidos e chega até o cinema 

de horror1 da década de 1970.  

Historicamente construídos, esses exemplos trazem discursos que possuem 

pontos em comum. Evocando o aumento de violência no país, o afastamento em 

relação às instituições cristãs e as profundas crises políticas em curso, neles o campo 

do satânico é o que está diametralmente oposto a um modelo de cristianismo, é o que 

fornece forma e conteúdo ao que deve ser temido e combatido para que uma ordem 

se mantenha. O medo torna-se arma para a manutenção do poder, da colonialidade, 

e, para desarmá-lo, é preciso primeiro saber reconhecer suas faces, muitas delas 

entrelaçadas às mobilizações de Satã. 

Em 1972, em coautoria com C.C. Carlson, o apresentador de televisão 

evangélico Harold Lindsey escreveu o livro Satan Is Alive and Well on Planet Earth 

(1972), no qual abordou as manifestações satânicas na sociedade contemporânea: 

“[...] “Bruxas e satanistas, espíritos e demônios surgiram em nossa geração”. 

 
1 Ressalta-se que os filmes apresentados no decorrer deste artigo são compreendidos como 

fontes históricas para a análise das representações sociais do satânico. Nesse sentido, alguns 

autores constituíram o aporte metodológico da análise, como Michele Lagny (2009), 

Alexandre Busko Valim (2006; 2012), Douglas Kellner (2001), David Bordwell e Kristin Thompson 

(2013) e Rick Altman (2000). Lagny, por exemplo, auxilia a observar o cinema como prática 

social e um gerador de práticas sociais, que suscita transformações, veicula representações 

ou apresenta modelos. Por sua vez, Valim incentiva investigar os meios “[...] pelos quais alguns 

filmes tentam induzir os indivíduos a se identificar com as ideologias, as posições e as 

representações sociais e políticas dominantes e que quais as rejeições a essas tentativas de 

dominação podem contribuir para uma visão mais crítica da sociedade (Valim, 2006, p. 27).  



 

 255 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

(LINDSEY, 1972, p. 15) Ao longo da obra, filmes de terror, como Rosemary 's Baby 

(1968) e The Reincarnate (1971), foram mencionados para demonstrar uma 

preocupação social com a emergência do Ocultismo e ressaltar “como Satã está 

usando o mundo do entretenimento para expandir seu reino. Quando os filmes não 

estão apresentando sexo, violência ou temas satânicos, observamos uma óbvia 

zombaria da fé cristã” (LINDSEY, 1972, p. 94). 

Em sua capa, tons vermelhos e quentes prevalecem, mantendo o destaque em 

Satã como elemento principal do título. Muitos outros livros do período também 

apresentavam a mesma preocupação e estética, vinculando uma atividade satânica 

ao comunismo, à esquerda política, às pautas contraculturais, aos movimentos sociais 

e às novas expressões religiosas que passaram a ganhar mais espaço nos Estados 

Unidos.2  

No mesmo livro, um tópico é reservado para falar sobre os perigos do 

comunismo em oposição aos ensinamentos cristãos. O autor baseou-se em The 

Naked Communist (1958), de W. Cleon Skousen, segundo o qual o materialismo 

comunista busca acabar com as famílias estadunidenses, denunciar Deus, as 

escrituras, a existência do espírito e a santidade da vida humana intelectual, afinal, no 

comunismo “não há lei. Não há Deus” (SKOUSEN apud LINDSEY, 1972 [1961], p. 

76). Em seguida, a cartilha anticomunista de J. Edgar Hoover, Masters of Deceit 

(1958), é citada para embasar o argumento de que o “Comunismo não é apenas uma 

outra filosofia política, mas uma religião. [...] [que] fornece respostas diametralmente 

opostas à verdade de Deus” (LINDSEY, 1972, p. 77).  

As argumentações que embasavam posicionamentos anticomunistas no 

período continuam sendo articuladas nos debates políticos atuais, sob a luz de outro 

 
2 Desde a década de 1960, os Estados Unidos observavam transformações importantes em 

sua configuração religiosa, profundamente vinculadas ao pós-guerra, à Guerra Fria, ao 

desenvolvimento da Guerra do Vietnã e a um novo dinamismo no campo cultural. Entre as 

novas expressões religiosas do período, para além do Satanismo autodeclarado, estão a 

Bruxaria Moderna, a Wicca e outras práticas não necessariamente vinculadas a uma 

instituição. A nova dinâmica religiosa do período abriu espaço para uma corrente sociológica 

falar sobre um Ressurgimento do Ocultismo, ainda que a ideia de um retorno – se é que algo 

realmente se foi, em primeiro lugar - seja passível de crítica. Acerca desse tema, algumas 

reflexões são encontradas nos trabalhos de Lennart Ejerfeldt, Sociology of Religion and the 

Occult Revival (1975); e de James Webb, The Occult Underground (1974) e The Occult 

Establishment (1976). Os conceitos de Novos Movimentos Religiosos (NRMs) e Movimento New 

Age (NA) também foram usados para categorizar as transformações no campo religioso. Com 

base em Paul Heelas (1996), Hugh B. Urban (2015) discute as espiritualidades NA, 

argumentando sobre uma diferenciação frente à rigidez do conceito de religião. 



 

 256 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

contexto social. O prefácio atual de O Comunista Exposto, escrito por W. Cleon 

Skousen em 1958, discorre sobre a importância da tradução do livro para o português 

em 2018 (ano da eleição de Jair Bolsonaro), ressaltando: "O Comunista Exposto 

apresenta toda a agenda da esquerda. Lendo o livro, você vai pensar que foi escrito 

no ano passado. Ele mostra o que as esquerdas estão tentando fazer com a família 

americana e como estão tentando destruir nossos valores e nossa moralidade judaico-

cristã" (CARSON apud SKOUSEN, 2018, p. 06). O pensamento e as pesquisas de 

Hoover, por sua vez, permanecem sendo utilizados por autores para argumentar 

sobre os perigos do comunismo, como é o caso do livro de Paul Kengor, The Devil 

and Karl Marx: Communism's Long March of Death, Deception and Infiltration (2020). 

A partir de um argumento ideológico semelhante, Steve Hotze, do Partido 

Republicano do Texas, conhecido por suas pautas contrárias ao movimento 

LGBTQIAP+, argumentou que o que chama de “transgenerismo” - com o sufixo “ismo” 

para indicar uma suposta patologia - faz parte de um “[...] movimento satânico em 

nosso país que promove o mal de todas as formas” (HOTZE, 2015). Sua fala foi 

noticiada por jornais do período e recuperada recentemente pelo The Guardian, após 

o posicionamento do político contra o tratamento preventivo para HIV.  

Hotze não é o único nem o primeiro a classificar as pautas da luta LGBTQIAP+, 

as religiões não cristãs e as formas de pensar o mundo não eurocêntricas como 

satânicas, desvios da ordem e manifestações de um mal que precisa ser combatido 

antes que consolide a corrupção da fé e da alma dos cidadãos. Em sincronia com 

Hotze, a opinião de Walter Camier para o jornal Scranton Times-Tribune, expressa 

seu receio quanto ao aumento da criminalidade e sua relação com uma “crise 

espiritual na alma humana” (CAMIER, 2025). Para ele, tornar a América (leia-se 

Estados Unidos) ótima (ou grande) novamente, significa lutar pela cristandade que 

exclui a diversidade religiosa, sexual, de afetos e de direitos. Citando o livro de John 

Daniel Davidson, Pagan America: The Decline of Christianity and the Dark Age to 

Come (2024), o leitor do jornal argumenta que o "neopaganismo está, obviamente, em 

consonância com o aborto, eutanásia, transgenerismo e com o Satanismo” (CAMIER, 

2025).  

 Essa diversidade de exemplos que conectam religiões, política e passados 

vivos no presente, demonstra a importância dos estudos sobre religiões de forma a 

ultrapassar adjetivações simplistas e superficiais. Ressalta-se que não cabe aqui o 



 

 257 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

questionamento da veracidade da fé religiosa sob pretensões desmistificadoras ou 

afirmações de cunho proselitista (MATA, 2010), assim como as religiões não são aqui 

compreendidas como sobrevivências ou aspectos irracionais de sociedades menos 

evoluídas. Tal abordagem inferioriza um tema de pesquisa, reforça estereótipos 

religiosos e culturais, e caminha na contramão do reconhecimento de suas relações 

políticas e de seu impacto social. Situar a crença e as mobilizações de Satã como 

traços de um passado irracional é uma atitude pouco elucidativa e também 

contraditória, uma vez que tais mobilizações não constituem traços de um passado 

imóvel, mas integram passados e presentes vivos, incorporam-se a discursos políticos 

e compõem distintas expressões religiosas e culturais, seja em um sentido teológico 

ou simbólico. 

Dessa forma, o presente artigo propõe-se a pensar sobre a historicidade das 

compreensões sobre Satã e sobre o satânico na história dos Estados Unidos, 

realizando um diálogo principalmente com os estudos sobre as colonialidades do 

poder, do saber e do ser, a partir de Walter Mignolo (2017), Joaze Bernardino-Costa, 

Nelson Maldonado-Torres e Ramón Grosfoguel (2024). Busca-se investigar os 

motivos de uma frequente categorização do satânico como o “outro” cultural e 

religioso, dinâmica que se estende ao mundo político e é constantemente evocada em 

distintos momentos da história do país. Compreendendo a religião e os usos de Satã 

como um ambiente de disputas que se expressa em diversas mídias, observa-se 

como o ciclo cinematográfico Horror Satânico, durante a década de 1970, construiu e 

veiculou representações do satânico profundamente vinculadas às colonialidades que 

compunham o cenário cultural do país após as transformações contraculturais e 

religiosas que marcaram os anos 1960. 

 

COLONIALIDADE, RELIGIÃO E O SATÂNICO 

 

Seja nos Estados Unidos ou em outros países, as atribuições do satânico 

integram um ambiente de disputas que entrelaça religiões, política e cultura. Ao longo 

do tempo, suas características físicas, como chifres, cor e textura da pele, seus olhos 

e estatura permanecem presentes em suas diversas representações, enquanto o 

significado desse conjunto de atributos altera-se conforme as intenções de quem 

deles faz uso e daqueles que os leem. Além de identificar nas imagens e nos discursos 



 

 258 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

a referência histórica dos chifres, cascos e das asas de Satã, da ideia de pactos 

demoníacos, é igualmente importante questionar a quem essas características são 

atribuídas socialmente. Quem usa os chifres satânicos? Quem efetua um pacto com 

Satã? Quem combate essas forças satânicas? O que este Satã defende? Desde que 

chegou às colônias durante o século XVI, Satã parece ser um outro lado da moeda de 

face divina - junto à pauta oculta da colonialidade em relação à Modernidade – 

adaptando-se às realidades sociais às quais é empregado. 

Se a colonização no âmbito do saber é um produto da colonialidade que 

permanece reproduzindo lógicas políticas, cognitivas e de existência (Maldonado-

Torres, 2024), o campo das religiões é também um espaço e uma ferramenta que 

pode tanto contribuir para a manutenção da colonialidade quanto para a construção 

de outros saberes e práticas decoloniais. Estudar religiões - e Satã - contribui para 

elucidar historicamente as colonialidades do poder, do ser e do saber; permite 

identificar os modos pelos quais os sujeitos colonizados experienciam a colonização, 

inclusive através das mídias e espaços públicos de circulação de conhecimento, “[...] 

ao mesmo tempo em que fornece ferramentas conceituais para avançar a 

descolonização” (MALDONADO-TORRES, 2024, p. 29).  

Na compreensão de Walter Mignolo (2017), um dos fundamentos históricos que 

sustentam a Matriz Colonial de Poder (MCP) é teológico: “a colonialidade tinha seu 

fundamento na teologia, ou seja, na teopolítica do conhecimento” (Mignolo, 2017, p. 

09). Ou seja, “uma hierarquia espiritual/religiosa que privilegiava espiritualidades 

cristãs em detrimento de espiritualidades não cristãs/não ocidentais foi 

institucionalizada na globalização da Igreja Cristã (católica e depois protestante)” 

(MIGNOLO, 2017, p. 11).  

Um dos importantes argumentos do grupo Modernidade/Colonialidade diz 

respeito aos marcadores da civilização postos em prática após a suposta descoberta 

das Américas, vinculados à catástrofe metafísica e a uma distorção do significado de 

humanidade: “A ‘descoberta’ agora apareceu como um agente histórico com o direito 

e dever de nomear o mundo, classificá-lo e usá-lo para seu próprio bem-estar” 

(MALDONADO-TORRES, 2024, p. 37). Esse ato de nomear e separar foi o ponto de 

partida da modernidade, produzindo uma transformação epistemológica e os 

conceitos de religião e raça; uma classificação arbitrária a partir de um dualismo 

maniqueísta que estabelece o colonizador como o bom e o colonizado como o mal, 



 

 259 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

extrapolando o postulado cartesiano “penso, logo existo” rumo à sua possível 

complementariedade: outros não pensam ou, ainda, outros não existem: 

 

Em suma, a aplicação universal de algo chamado religião e a formulação de 
exceções radicais a ela em referência aos povos do Novo Mundo e aos 
escravos trazidos da África abriram um universo de significados que culminou 
na naturalização da inferioridade, na crença em diferenças ontológicas entre 
diferentes grupos de seres humanos e na produção do que Fanon chamou 
de divisão maniqueísta, que tornava os colonizadores bons e os colonizados 
essencialmente maus” (MALDONADO-TORRES, 2014, p. 703).  

 

As atribuições e usos do satânico estão profundamente atrelados a essa 

transformação epistêmica e às classificações eurocêntricas dos povos então 

colonizados, classificações que permanecem sendo articuladas após a independência 

dos Estados Unidos. Mesmo uma colônia pensada para ser uma extensão da Europa 

e que posteriormente adquire o estatuto de centro (QUIJANO; WALLERSTEIN, 1992; 

QUIJANO, 2009) e passa a empregar uma lógica imperialista em direção a outros 

países após a Segunda Guerra Mundial, ainda é um país colonizado. Nele, a 

estratégia de denominar a cultura e religião do outro como satânica expressa uma 

colonialidade e uma reconfiguração do racismo que está de acordo com os eixos de 

um projeto colonial. 

 

O SATÃ ESTADUNIDENSE 

 

Como vimos, portanto, Satã nem sempre existiu na América, trouxeram-no até 

aqui. Isso significa traçar uma importante linha divisória entre o mundo cultural e 

religioso anterior e posterior à invasão europeia e ao processo de colonização dela 

decorrente. Se desde o século XVI o projeto inquisitorial atacou as mulheres 

consideradas bruxas em alguns locais da Europa, considerando-as agentes de Satã 

e um perigo ao domínio cristão e à sua expansão política, a lógica que o embasa 

também chegou às colônias americanas no projeto da Colonialidade/Modernidade. 

Conforme explica Erik Dorff Schmitz (2023), as estruturas de controle vinculadas à 

moral judaico-cristã formalizadas no ambiente europeu ultrapassaram suas fronteiras 

geográficas: “mudaram-se os tempos e os lugares geográficos, mas a lógica foi 

semelhante: identificar, emudecer e eliminar aquilo que estava fora da lógica 

ideológica dominante” (SCHMITZ, 2023, p. 205).  



 

 260 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

As populações originárias, suas práticas religiosas, seus costumes e modos de 

vida foram desrespeitados e violentados quando lidos sob a ótica do satânico, 

demonizados. A satanização remete aqui a uma redução da produção cultural e 

religiosa dos povos indígenas e africanos escravizados à subalternização e exclusão 

(MENDONÇA; PACHECO, 2022). 

Quando observa-se particularmente o caso estadunidense, é possível 

compreender como as expressões e usos de Satã são repletos de singularidades 

apesar de sua herança cristã europeia, o que está em consonância com a afirmação 

de Maldonado-Torres: “A colonização é uma ação criadora, não um veículo passivo 

de ideias e interpretações anteriores” (MALDONADO-TORRES, 2014, p. 694). Sua 

chegada aos Estados Unidos deu-se por meio de um projeto colonizador aplicado em 

um ambiente religioso e cultural heterogêneo. Catolicismo, Congregacionalismo 

Puritano, Episcopalismo, Luteranos, Reformistas, Anabatistas, Batistas (Gerais e 

Particulares)3 são apenas algumas das expressões religiosas institucionais que 

podemos mencionar neste período após a invasão.  

Os espanhóis trouxeram consigo o Catolicismo durante a exploração das 

regiões, bem como uma percepção sobre Satã, bruxaria e heresia: “os rituais 

religiosos indígenas, especialmente aqueles que de certa forma se assemelhavam 

aos sacramentos cristãos, passaram a ser vistos como “inversões satânicas” dos ritos 

católicos” (POOLE, 2010, p. 36). O controle dos corpos, das sexualidades e das 

religiosidades, fez parte desse projeto moderno de colonização. Concomitantemente, 

 
3 Os batistas apresentam leituras heterogêneas da Doutrina da Predestinação e da expiação 

de Cristo. Os Batistas Gerais creem na expiação geral, segundo a qual Cristo morreu por todos 

e não somente para os eleitos. Alguns de seus representantes são Robert Browne, John Smith, 

Thomas Helwys e John Murton. Já os Batistas Particulares, mais próximos do Calvinismo, 

acreditavam que Cristo morreu apenas para os eleitos, representados por Henry Jacob, John 

Lathrop e Henry Jessey, que chegaram, em 1620, na Nova Inglaterra. Na colônia, Roger 

Williams fundou, em Rhode Island, a primeira Igreja Batista no território entre 1638 e 1639. Em 

1652, uma cisão na Igreja conduziu a um ramo que se filiou ao Arminianismo (William 

Wickenden e Gregory Dexter) e outro que se aproximou do Calvinismo (Thomas Olney). Os 

debates sobre a quem se aplica o estado de graça divino, quem tem acesso à salvação e 

como o fiel deve buscá-la e garanti-la povoaram as diversas igrejas Batistas nos Estados 

Unidos. Entre os Batistas do Livre Arbítrio presentes na Carolina do Norte (1729, Paul Palmer), 

na Nova Inglaterra (1780, Benjamin Randall) e em Tennessee (1785, Robert Heaton), 

predominava a crença na expiação geral de Cristo, ainda que a salvação continuasse 

dependente da fé individual e da aceitação de Cristo. (Fisher, 2011; Hinson, 1982). Entre os 

batistas, é frequente a experiência pessoal de conversão que instaura a certeza da salvação. 



 

 261 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

protestantes e outras expressões da fé cristã também associaram os povos originários 

a Satã.  

Essa configuração das religiões no que se tornaria o futuro território do país já 

elucida um pouco a leitura colonizadora que vê o satânico na alteridade, entretanto, 

foi a ida de colonos anglo-saxões protestantes para a Virgínia (1607) e região da Nova 

Inglaterra (1620-1630), que transformou, segundo Joseph Abraham Levi (2007), o que 

viria a caracterizar o ambiente religioso do futuro Estados Unidos. Interpretando a 

Doutrina da Predestinação, portada pelos puritanos, eles “se comparavam ao povo 

hebreu atravessando o Mar Vermelho em busca da Terra Prometida” (JUNQUEIRA, 

2018, p. 44) e consideravam-se o povo escolhido para criar o reino de Deus na Terra. 

O conflito cotidiano contra as forças satânicas que intencionam corromper esse 

investimento de fé atravessa essa percepção de mundo.  

Compreendendo o impacto da Doutrina da Predestinação no projeto nacional 

estadunidense, destaca-se nela o espaço dedicado a Satã. Com base em excertos da 

Confissão de Westminster (1647), Max Weber (2004) demonstrou como esta 

estabelece a existência de homens predestinados à vida eterna e outros 

preordenados à morte eterna. Somente os homens predestinados à vida são 

determinados para o que é bom; enquanto aos homens maus e sem fé, a graça divina 

é negada, sendo abandonados à corrupção e ao pecado: “à própria devassidão, às 

tentações do mundo e ao poder de Satã” (WESTMINSTER apud WEBER, 2004, p. 

92). Para o estado de graça dos eleitos, “[...] não era adequada a solicitude indulgente 

com os pecados do próximo [...], mas sim o ódio e o desprezo por um inimigo de Deus, 

alguém que portava em si o estigma da perpétua danação” (WEBER, 2004, p. 111). 

O lugar de Satã na doutrina, sua função na ascese intramundana e suas articulações 

posteriores expressam disputas de poder e têm a potencialidade de endossar tal ódio 

e desprezo mencionados por Weber. 

O efeito histórico-cultural da Doutrina fez-se sentir no desenvolvimento do 

Capitalismo e no projeto nacional estadunidense, na construção de um passado para 

a nação após a Guerra Civil. Portada pelos puritanos evocados na qualidade de pais 

da pátria, ela expressou um entrelaçamento entre religião e política, legitimou e 

forneceu justificativas para a escravidão4, para o racismo, para a destruidora Marcha 

 
4 Enfatiza-se que, ainda que menos frequente, outro uso da doutrina foi feito posteriormente 

por abolicionistas, como Harriet Beecher Stowe (1811-1896), que “pode ser considerada uma 



 

 262 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

para o Oeste, para a violência contra mulheres julgadas em Salem e contra os povos 

originários que personificavam Satã e seus servos, tomados por pecados e heresias, 

desumanizados aos olhos do colonizador.  

Ao explicar os efeitos da ascese intramundana puritana e da Doutrina da 

Predestinação no desenvolvimento do capitalismo, o autor permite perceber a 

extensão desses elementos religiosos que se estabeleceram nos Estados Unidos por 

meio das ramificações do protestantismo, do calvinismo, do luteranismo, do 

anabatismo, dos quakers, do metodismo, do batismo, do arminianismo e outras. Essas 

vertentes herdam e dão continuidade (ora mais ou menos críticas) à percepção cristã 

de Satã, que atua conscientemente como o extremo oposto da bondade divina.5 

Acerca do Calvinismo, por exemplo, Weber destaca o caráter prático de sua 

religiosidade, voltada à valorização do trabalho, do exercício da vocação pelo eleito 

em função da glorificação de Deus e sua obra no mundo. O eleito é uma ferramenta 

de Deus e tem sua eleição confirmada, repudiando as dúvidas como tentação do 

Diabo. Dessa forma, uma luta diária se estabelece em prol dessa convicção, uma 

confirmação de fé conquistada pelo trabalho profissional sem descanso. Afinal, “vosso 

adversário, o Diabo, vos circunda como um leão que ruge, buscando a quem devorar: 

resisti-lhe fortalecidos pela fé” PAULO apud CALVINO, 2008 [1559] p. 165). Em 1559, 

João Calvino define as ações do Diabo, o depravado pai das mentiras contra a obra 

de Deus, que 

 

[...] luta contra a verdade de Deus, obscurece a luz com as trevas, implica 
com erros a mente dos homens, suscita o ódio, inflama lutas e batalhas, tudo 
para destruir o reino de Deus e afundar consigo os homens na eterna 
perdição. Donde consta que é depravado, malicioso por natureza (Calvino, 
2009 [1559], p. 162). 
 

Acerca dos impactos dessas percepções,6 William S. Simmons (1981) 

argumenta que os puritanos, embasados em uma percepção do mundo como uma 

arena de luta do bem contra o mal, “[...] acreditavam que os índios que habitavam 

 
legítima representante dos puritanos da Nova Inglaterra, que viam a escravidão como algo 

que destruía a família cristã, afetando o núcleo moral e religioso da cultura dos Estados 

Unidos” (Junqueira, 2018, p. 108). 
5 Para um estudo detalhado do diabo cristão nas leituras teológicas de João Calvino e 

Martinho Lutero, ver a dissertação O Demoníaco no Protestantismo: analisando a 

representação do Diabo em Lutero e Calvino - século XVI, de Eduardo Leote de Lima (2021). 
6 Outros estudos auxiliam a compreender a leitura sobre Satã direcionada aos povos 

originários, como os de David S. Lovejoy (1994) e John Demos (2004). 



 

 263 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

essas regiões adoravam demônios, que os praticantes religiosos indígenas eram 

bruxos e que os próprios índios estavam enfeitiçados” (SIMMONS, 1981, p. 56). 

Buscando justificar a existência dessas populações no território, muitos colonizadores 

consideravam sua religião como satânica e assumiam que “os índios eram 

descendentes das Dez Tribos Perdidas de Israel, um grupo remanescente que, 

privado de todo o conhecimento da verdadeira religião, foi afastado do evangelho por 

Satã” (MCDERMOTT, 1999, p. 540). 

Francisco Cetrulo Neto (2017) também enfatiza o caráter violento do uso 

específico desse modo de viver e se posicionar no mundo sob o prisma da fé religiosa, 

uma fé intrinsecamente ligada a uma concepção política de mundo, “com o objetivo 

de hegemonizá-lo, imperialisticamente, em nome de Deus. Na realidade o que existe 

de fato é uma civilidade etnocêntrica, com objetivos de dominação econômica e 

política” (NETO, 2017, p. 59).  

Ainda que a primeira constituição dos Estados Unidos concedesse à Primeira 

Emenda o Bill Of Rights7 com o objetivo de garantir liberdade religiosa, é preciso 

lembrar que essa liberdade não se aplica a todos, e o conceito eurocêntrico de religião 

articulado não é abrangente.8 Os negros escravizados não eram compreendidos como 

cidadãos (considerados 60% de um homem livre), e os povos indígenas eram vistos 

como raça inferior, selvagem e primitiva que ameaçava o projeto expansionista. As 

religiões de ambos não eram reconhecidamente legítimas. Ao estudar o colonialismo 

do país no século XX, Marllon Rocha reconhece a manutenção das formas de 

opressão após a emancipação: “[...] assim como os israelitas conduzidos por Moisés 

 
7  Segundo Alexandre G. da Cruz Alves Junior: “a Primeira Emenda (The First Amendment) à 

Constituição dos Estados Unidos da América é uma parte da Declaração de Direitos (Bill of 

Rights) dos Estados Unidos da América. Impede, textualmente, o Congresso dos Estados Unidos 

da América de infringir seis direitos fundamentais: Estabelecer uma religião oficial ou dar 

preferência a uma dada religião (a “Establishment Clause” que institui a separação entre a 

Igreja e o Estado); Proibir o livre exercício de qualquer religião; Limitar a liberdade de 

expressão; Limitar a liberdade de imprensa; Limitar o direito de livre associação pacífica; 

Limitar o direito de fazer petições ao governo com o intuito de reparar agravos. A Primeira 

Emenda desautoriza explicitamente apenas o Congresso a interferir nestes pontos. Contudo, 

ao longo do tempo, os tribunais asseguraram a extensão destas premissas a qualquer ramo 

do poder judicial, executivo ou da sociedade civil” (ALVES JÚNIOR, 2015, p. 11). 
8 É preciso lembrar que, apenas em 1940, movida por necessidade de leis comuns sobre 

liberdade religiosa, que a Suprema Corte incorporou as cláusulas da Primeira Emenda à 

Décima-Quarta Emenda, tornando-as obrigatórias para os governos estaduais e locais (WITTE; 

NICHOLS, 2011). 



 

 264 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

para a Terra Prometida, os escravizados libertos viviam em uma espécie de deserto 

[...] a entrada em Canaã não tinha sido possível” (ROCHA, 2024, p. 34). 

Após o reconhecimento da independência do país, em 1783, a primeira 

Constituição dos Estados Unidos (1787) foi marcada pelos ideais iluministas e pela 

ideia de separação entre a Igreja e o Estado. A laicização do Estado que busca 

apaziguar uma nação heterogênea, entretanto, não significa o fim da religião no 

âmbito do Estado e tampouco a tolerância e o respeito à pluralidade de crenças. Além 

disso, os eurocêntricos ideais iluministas também reproduziam exclusões e racismo. 

A descolonização, por fim, não significou o fim da colonialidade, das relações de poder 

eurocêntricas, do racismo e violências contra as populações originárias: 

 

A independência cristalizou o estatuto desses estados como uma esfera na 

qual o sentimento nacionalista poderia se reproduzir e florescer. [...] A 

independência não acabou com a colonialidade, meramente transformou sua 

forma (QUIJANO; WALLERSTEIN, 1992, p. 549). 

 

O HORROR AO SATÂNICO EM DIREÇÃO AO CINEMA (1970) 

 

Chegando até as décadas de 1960 e 1970, o Satã estadunidense passou por 

diversas modificações, sendo usado por distintos grupos sociais e amplamente 

veiculado na cultura da mídia do período (KELLNER, 2001). Acerca desse contexto 

estadunidense, é importante lembrar que após as lutas sociais empreendidas por 

distintos grupos que compuseram o cenário contracultural durante a década de 1960, 

os ganhos e as transformações foram diversos, mas encontraram uma crise no final 

da década. A repressão policial e a violência contra grupos marginalizados 

permaneceram e a desigualdade se aprofundou em meio a uma crise econômica que 

abriu espaço para o neoliberalismo. Segundo pesquisadores, como Sean Purdy 

(2007) e David Harvey (2008), o liberalismo começou a mostrar sinais de fraqueza no 

final da década de 1960 em uma crise de acumulação: “o desemprego e a inflação se 

ampliaram em toda parte, desencadeando uma fase global de ‘estagflação’ que 

duraria boa parte dos anos 1970” (HARVEY, 2008, p. 11). 

Uma desconfiança em direção às instituições se intensificou, bem como em 

relação às transformações culturais e religiosas da década de 1960 (como a 

formalização do Satanismo autodeclarado e chegada da Bruxaria Moderna e da 



 

 265 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

Wicca), aos debates feministas e aos do movimento negro. Nesse sentido, fortaleceu-

se a concepção de uma luta terrena constante contra Satã e seus agentes, 

empreendida pelos eleitos salvos na graça divina, condensando novamente sob a face 

de Satã as alteridades, os oponentes políticos e os movimentos sociais que ameaçam 

esse investimento e a manutenção da colonialidade. 

Tal conjunto de medos sociais encontrou sua expressão na literatura, nos 

jornais e no cinema do período. O Horror Satânico9, por exemplo, foi um ciclo do 

cinema composto por produções lançadas entre 1968 e 1969, as quais construíram e 

veicularam representações do Satanismo. Os enredos trazem um grupo de 

personagens que direcionam veneração a Satã, ao Diabo, a Lúcifer ou ao Príncipe 

das Trevas. Eles se organizam em cidades pequenas ou no centro de metrópoles, são 

ora mais, ora menos violentos, mas certamente realizam fortes críticas às religiões 

cristãs. O Estado, a polícia e outras instituições não conseguem detê-los, pois suas 

ações são discretas, assim como podem integrar essas mesmas instituições e 

corrompê-las, em um movimento que parte de seu interior. Nesses filmes, a instituição 

familiar tradicional não é estável e pode ser invadida por jovens do movimento 

contracultural, usuários de drogas e mulheres divorciadas. A iconografia 

compartilhada por esse conjunto de produções inclui pentagramas, cruzes invertidas, 

imagens de Baphomet, representações de Satã, altares sacrificiais, velas pretas e 

outros símbolos.  

Nos filmes do gênero de horror, questionar e identificar quem são os monstros 

e os heróis da narrativa elucida justamente os mecanismos pelos quais a produção 

constrói suas representações e busca definir o que deve ser temido e o que gera 

segurança e estabilidade. Nesse sentido, o Horror Satânico fala sobre seu presente, 

diz algo sobre um momento e um lugar que constituem o contexto de sua produção. 

Em muitos filmes do ciclo, lançados após o sucesso de Rosemary’s Baby 

(1968), nota-se a veiculação de representações problemáticas e que reproduzem 

valores coloniais, raciais, eurocêntricos e patriarcais. Uma das características 

bastante problemáticas das produções é a forma como racializam personagens 

negros e não brancos em suas narrativas, submetendo-os a determinados espaços, 

 
9 O estudo completo que sistematizou o ciclo Horror Satânico a partir de uma perspectiva que 

dialoga com a História Social do Cinema e a História das Religiões pode ser conferido na tese 

de Rafaela Arienti Barbieri (2024). 



 

 266 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

funções narrativas e estereótipos que reforçam violências e uma percepção racista já 

enraizada no meio social e na história nacional.  

Assim como no caso da representação das mulheres no ciclo, a violência 

cometida narrativamente ancora-se, estipula e legitima outra forma de contenção do 

que é considerado um perigo social, um controle de corpos já exercido 

contextualmente, quando, por exemplo, o presidente Lyndon Johnson direcionou à 

classe média branca os programas sociais para a redução da pobreza; quando se 

formou um novo apartheid racial nas metrópoles e a desigualdade social se 

aprofundou; quando se reprimiram violentamente as manifestações por igualdade 

racial e vários outros exemplos encontrados no período e muito além dele. 

Até onde esta pesquisa alcançou, nenhum dos 35 filmes do ciclo foi dirigido por 

uma pessoa negra. No que se refere ao interior das narrativas, existem poucos 

personagens não brancos, principalmente em posições que extrapolam a classe baixa 

ou que impulsionam uma crítica social acerca dos problemas específicos de pessoas 

periféricas. A complexidade das questões que envolvem tais grupos não é 

contemplada. Quando representados, são antagonistas estereotipados, violentos, 

com pouca profundidade narrativa, muitas vezes enquadrados em poucos frames, 

sem proferir qualquer palavra. As categorias racistas são tão proeminentes, que até 

mesmo se encontram casos de blackface10. Por outro lado, a inexistência de 

personagens não brancos também está repleta de significados, como podemos 

observar no filme evangélico The Grim Reaper (1976). Como uma religião com grande 

presença de pessoas negras, é significativo que a Igreja Batista representada no filme 

não mostre nenhum fiel não branco. 

Desde Rosemary’s Baby, é possível observar o lugar do negro nos filmes do 

ciclo, como personagens secundários. No caso, Diego (D'Urville Martin) é um 

mordomo do edifício Bramford, onde residem os satanistas brancos de classe alta. 

Em The Mephisto Waltz (1971), há o personagem Zanc Theun, interpretado por Khigh 

Dhiegh, ator estadunidense de ascendência anglo-egípcia sudanesa, como parte do 

grupo satanista. Na festa também organizada pelo grupo, nota-se um homem negro 

 
10 Segundo Djamila Ribeiro (2018), a prática do blackface começou quando “homens 

brancos se caracterizavam de homens negros ou escravos livres durante a era dos shows dos 

menestréis (1830-90)” (Ribeiro, 2018, p. 41). Com a finalidade de ridicularizar, com personagens 

estereotipados de pessoas negras, a prática chegou ao cinema no início do século XX. 



 

 267 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

como figurante não creditado. Em Asylum of Satan (1972), o jardineiro é uma pessoa 

negra tampouco creditada. Em Lucifer’s Women (1974), uma mulher e um homem 

negros são filmados na plateia de um bar, não dizem uma palavra e também não 

foram creditados. No mesmo filme, na plateia de outro show de classe alta, não é 

possível visualizar qualquer pessoa não branca. Em Ritual of Evil (1970), Larry 

Richmond11 é um dos únicos personagens negros da narrativa e o primeiro, ainda nas 

sequências iniciais, a ser acusado de um assassinato que não cometeu. Em The 

Devil’s Daughter (1973), a personagem Margaret Poole é a única satanista negra do 

abastado grupo, interpretada por Thelma Carpenter. 

Em I Drink Your Blood, os satanistas antagonistas são um grupo de jovens 

contraculturais representados sob uma ótica negativa. No filme, o ator indiano Bhaskar 

Roy Chowdhury interpretou o Sumo Sacerdote satanista, cuja representação aparenta 

ser feita para se assemelhar a um indígena. Afinal, não seria o bastante assassinar 

metodicamente os povos originários, classificá-los como selvagens e retirar sua 

humanidade12, ainda foi preciso, em 1971, transformá-los em satanistas.  

No filme, o personagem Rollo também é racializado, sendo um dos poucos 

casos nos quais um personagem negro compõe o grupo satanista, ele é um dos que 

atacam a cidade do interior e seus moradores brancos. A visão que o classifica como 

negro selvagem e perigoso foi rearticulada para corresponder e responder aos medos 

sociais do período. Novamente, se a formação da identidade nacional destituiu 

pessoas negras e indígenas da humanidade, do direito à cidadania, tornou-as 

selvagens que precisam ser civilizadas pelo homem branco anglo-saxão portador de 

uma missão providencial, os filmes do Horror Satânico corroboram essa atribuída 

selvageria.  

 

 
11 O personagem foi interpretado por Georg Stanford Brown, atualmente com 80 anos, é um 

ator conhecido por diversos trabalhos, como Mission: Impossible (Missão Impossível, 1972), 

Roots (Raízes, 1977) e Dreaming of Julia (Cuba Libre, 2003). 
12 Ver, por exemplo, Indian Removal Act (1830, Lei da Remoção Indígena) da política 

empregada por Andrew Jackson, em prol do expansionismo. 



 

 268 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

Figura 2 - Satanista Rollo (George Patterson) em I Drink Your Blood (1971) 

 

Fonte: https://mubi.com/pt/br/films/i-drink-your-blood Acesso: 02/11/2023 

 

O local de submissão e servidão a eles atribuído busca controlar novamente os 

corpos insubmissos, tornando-os monstruosos e satânicos. No caso desse filme, tal 

articulação de valores é feita simultaneamente com a intenção de ironizar as 

categorizações sociais do satânico, o que não exime a produção da responsabilidade 

pelas representações estereotipadas que veicula. A tentativa de homogeneizar 

imperialisticamente o país, por intermédio de uma civilidade etnocêntrica em nome de 

Deus tem expressão na racialização do Horror Satânico. 

 

Figura 3 - Blackface em Werewolves on Wheels (1971) 

 

Fonte: Werewolves on Wheels (1971) 



 

 269 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

 

Se categorias racistas são fatos sociais, este horror não se preocupava em ferir 

a homogeneidade e em tencioná-las. A ausência de personagens negros nos grupos 

Satanistas ricos e poderosos representados na maioria dos filmes também é indicativa 

de um elemento racista. Essa presença se torna ainda mais problemática, quando 

apresentada sob a forma de uma blackface em Werewolves on Wheels, 

estrategicamente feita por um sacerdote que divide um pão como símbolo da hóstia, 

o corpo de Cristo. 

Como se não fosse suficiente o blackface, Satan War (1979) é um filme que 

visa alertar sobre a realidade do sobrenatural e de Satã, afirmando que os temas 

tratados são – não de forma positiva, mas – reais. A sequência inicial apresenta uma 

face satânica em chamas, concomitantemente ao som de batuques ao fundo que são 

gradativamente sobrepostos por um sintetizador. Assim como as diversas religiões 

cristãs e o protestantismo predominante no país, a narrativa enfatiza a dicotomia entre 

Bem e Mal: 

[...] os cultos satânicos são extremistas na guerra entre bem e mal. Há uma 
outra arma nesta batalha. A luta com Satã também é muito bem 
documentada. Aqueles que louvam Deus, aqueles com a crença em Deus ou 
cercados pelas mesmas forças maléficas que atormentaram a humanidade 
desde o início da história. Aqueles sob os quais Satã envia seus anjos das 
trevas, demônios. Eles vem para apoiar, importunar, torturar e destruir 
aqueles que professam uma fé em Deus (Satan War, 1979, 00:03:10). 

 

As vítimas dos ataques satânicos são um casal branco – Louise e Bill Foster –

cristão e de classe média que busca o conforto da modernidade por meio de aparelhos 

eletrodomésticos e de uma casa em uma boa vizinhança. Porém, a casa é 

assombrada por seres escondidos nas sombras, cujos ataques são precedidos pelo 

som de um sintetizador, pelo foco demasiado na cruz que se inverte sozinha na parede 

e pelos estupros de Louise, banalizados por seu marido. Quando as cruzes, os 

símbolos e as práticas cristãs são postas em evidência, muitas vezes para blasfema-

las, não é visando mostrar o poder de Deus, mas sua falibilidade frente ao poder de 

Satã. Afinal, este horror também possui uma faceta pedagógica 

A guerra contra Satã acontece não somente no ambiente terreno, mas 

especificamente no ambiente familiar e doméstico. Durante o avanço da narrativa, o 

espectador descobre que aqueles que assombram a casa eram pessoas 

assassinadas no território, são os donos daquele lugar e expulsam os novos 



 

 270 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

habitantes. A longa sequência que encerra o filme e reafirma o poder de Satã 

apresenta pessoas negras, vestidas com roupas características de religiões afro-

diaspóricas (como o Candomblé e Voodoo), dançando enquanto um narrador explica 

que o Voodoo é “uma das mais antigas formas de adoração aos espíritos, certamente 

a mais secreta e menos compreendida das crenças satânicas” (Satan War, 1979, 

01:01:22).  

Ainda articulando tal incompreensão, o narrador classifica como satânica uma 

expressão religiosa que não contempla Satã em sua cosmologia, lançando um olhar 

novamente pejorativo, violento e colonizador. Os personagens negros dançam em 

meio às árvores, suam e se jogam no chão, mostrando novamente a classificação de 

seu saber e seus corpos como selvagens, perigosos, que ameaçam a fé cristã e a 

ordem do mundo. A colonialidade do olhar se evidencia neste cinema e frente a esse 

conjunto de perspectivas. O Horror Satânico mostra-se proeminentemente colonizado 

em termos religiosos, políticos e culturais, bem como colonizador, usando o medo e 

as emoções a ele associadas de forma pedagógica. 

 

Figura 4 - Ritual de Voodoo classificado como satânico em Satan War (1979) 

 

Fonte: Satan War (1979) 

 

Uma aproximação entre Satanismo e religiões não cristãs de matriz africana 

pode ser também visualizada em Fear no Evil (1969). Os seguidores do demônio 

Rakesh utilizam máscaras durante o ritual que clama por prazeres carnais, poder e 



 

 271 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

luxúria. Novamente, o ambiente escuro iluminado por velas vermelhas e preenchido 

por um canto grave, abre espaço para o desfecho da narrativa. 

O uso das máscaras pelos brancos satanistas levanta mais uma vez a 

problemática associação entre o satânico e as culturas afro-diaspóricas, opondo a 

civilidade eurocêntrica à existência considerada primitiva de povos colonizados. 

Segundo P. A. Mullins (2020), máscaras africanas negras foram usadas “em diversos 

períodos e locais para revelar certas verdades intangíveis através de performances” 

(Mullins, 2020, p. 21). Tanto em sentido literal quanto metafórico, as máscaras 

também possuíram um papel na edificação da nação estadunidense, usadas na 

classificação do povo negro como primitivo, inferior à civilidade eurocêntrica, 

associados a “animais mentalmente deficientes” (MULLINS, 2020, p. 26). Ainda 

segundo a autora, 

A máscara negra, portanto, congela as pessoas e os objetos considerados 
não brancos num passado fictício; isto é, um passado criado por aqueles que 
detinham o poder social, econômico e político em vários graus e que viam 
África como um mapa histórico em branco (MULLINS, 2020, p. 26). 

 
Figura 5 - Satanistas usando máscaras em Fear no Evil (1969) 

 

Fonte: Fear no Evil (1969) 

 

Cabe lembrar que a predominância de grupos satanistas elitistas e brancos 

também se relaciona à própria formalização do satanismo autodeclarado amplamente 

midiatizado na cultura do país. As referências pelas quais ele se formou são 

majoritariamente oriundas de uma tradição ocultista europeia masculina, que se 



 

 272 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

entrelaçou, nas mãos de Anton LaVey, à outras referências Sociais Darwinistas e 

estadunidenses que operacionalizam uma visão de mundo estratificada. Essa 

característica dá vazão para este cinema se tornar um espaço de reprodução de um 

pensamento colonial e violento contra as minorias sociais, estrangeiras dentro do 

próprio país, que lhes nega continuamente o direito de existir. Dessa forma, apesar 

de não cristão, o Satanismo autodeclarado pode ser tão opressor quanto a branca e 

europeia colonização.  

 

CONCLUSÃO 

 

Em um país de colonização protestante, a cultura da mídia veiculava 

representações plurais do satânico que majoritariamente compartilhavam de 

percepções históricas que remontam à colonização do território. A correlação entre 

religiões de matriz africana, Voodoo, Bruxaria, Satanismo e Magia, feita inúmeras 

vezes sem considerar a particularidade de cada prática e, muito menos, a própria 

heterogeneidade interna, está em sincronia com a trajetória de crenças e religiões dos 

Estados Unidos. Desde os pactos de Robert Johnson até Rosemary’s Baby, desde a 

caça às feiticeiras em Salém até as acusações de alianças entre Thomas Jefferson e 

a satânica Revolução Francesa, Satã se fez presente nas religiões, nas culturas e nas 

políticas estadunidenses. Sua compreensão, religiosa ou não, está sempre 

profundamente enraizada no meio social e em processos históricos. A ideia de 

veneração a Satã, a utilização plural de sua imagem e seus significados relacionam-

se a culturas e religiões que, ao serem trazidas durante a colonização, mesclaram-se 

a outras provenientes das populações que ali viviam, proporcionando o surgimento 

não pacífico de novas configurações, crenças e religiões organizadas. 

A percepção do Satânico e do Satanismo está em constante adaptação, de 

acordo com distintos objetivos políticos desde o período da colonização, relacionando-

se à pluralidade de confissões religiosas que se transformaram em cada momento da 

história. Durante a década de 1970, Satã povoou filmes, capas de revistas, revistas 

de cinema, bem como a teologia de grupos religiosos de diversos ramos da 

cristandade e além dela. Satã foi associado às mulheres e ao feminismo, à 

instabilidade política, à crise das instituições, aos questionamentos levantados pela 

contracultura de 1960, às lutas sociais por igualdade racial, ao uso de psicodélicos, 



 

 273 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

ao estilo musical Rock ou Metal, às religiões de matriz africana, à Bruxaria Moderna, 

à Wicca, à Magia e ao Satanismo autodeclarado. 

Tais percepções demonstram como as atribuições do satânico são parte da 

continuidade das relações de poder e dominação, sendo fruto do “processo de 

colonização da modernidade [que] alterou todas as epistemologias, espiritualidades e 

cosmovisões, colonizando-as com narrativas eurocêntricas da modernidade” 

(GROSFOGUEL, 2024, p. 67).  

Reconhecer esses elementos, suas características e sua historicidade, é parte 

fundamental do trabalho historiográfico no presente. Ainda que seja possível discordar 

parcialmente da afirmação de Sérgio da Mata - “o estudo das religiões foi quase que 

inteiramente abandonado pelos historiadores brasileiros” (MATA, 2020, p. 54) - não 

há dúvida de que os estudos sobre religiões precisam de muito mais espaço nas 

pesquisas acadêmicas e principalmente de visibilidade pública. É preciso tanto 

reconhecer a importância das religiões quanto aprender a observá-las para além de 

simplificações dicotômicas. Devemos conhecer esse que é tão amplamente nomeado: 

Satã, o Diabo; conhecer sua historicidade ao invés de temê-lo; retirar de suas mãos o 

poder que lhe foi atribuído de excluir, separar e colonizar.  

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ALVES JUNIOR, Alexandre Guilherme da Cruz. Interpretações da Liberdade: O 

Dissenso Norte-Americano Levado aos Tribunais (1983-1988). Tese (Doutorado em 

História) – Curso de Pós-graduação em História, Universidade Federal Fluminense. 

Niterói, 2015. 

ALTMAN, Rick. Film/Genre. London: BFI Publishing, 2000. 

BARBIERI, Rafaela Arienti. “God Help You When the Devil Wants You”: Uma História 

Social do Horror Satânico no Cinema Estadunidense. Tese (Doutorado em História) -  

Programa de Pós-Graduação em História, Universidade Federal de Santa Catarina, 

Florianópolis, 2024. 



 

 274 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

BERNADINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-TORRES, Nelson, GROSFOGUEL, 

Ramón (Orgs.). Decolonialidade e Pensamento Afrodiaspórico. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2024.  

BORDWELL, David; THOMPSON, Kristin. A Arte do Cinema: uma introdução. 

Campinas, São Paulo: Editora da Unicamp, Editora da USP, 2013. 

CALVINO, João. A Instituição da Religião Cristã: Tomo I, livros I e II. São Paulo: 

Editora UNESP, 2009. 

DEMOS, John Putnam. Entertaining Satan: witchcraft and the culture of early New 

England. Oxford: Oxford University Press, 2004.  

EJERFELDT, Lennart. Sociology of Religion and the Occult Revival. In: BIEZAIS, 

Haralds (Org). Scripta Instituti Donneriani Aboensis VII: New Religions. Stockholm: 

Almqvist & Wiksell International, 1974. Disponível: 

https://www.doria.fi/bitstream/handle/10024/134057/New%20Religions%201975%20

OCR.pdf?sequence=2 Acesso: 30/09/2019. 

FISHER, Lyndel Eugene. The Theological Antecedents of the Assemblies of God: 

Baptist and Presbyterian Roots. Tese (Doutorado em Filosofia) – University of 

Memphis, 2011. 

GROSFOGUEL, Ramón. Para uma visão decolonial da crise civilizatória e dos 

paradigmas da esquerda ocidentalizada. In: BERNADINO-COSTA, Joaze; 

MALDONADO-TORRES, Nelson, GROSFOGUEL, Ramón (Orgs.). Decolonialidade e 

Pensamento Afrodiaspórico. Belo Horizonte: Autêntica, 2024. 

HARVEY, David. Liberdade é apenas mais uma palavra. In: HARVEY, David. O 

Neoliberalismo: história e implicações. São Paulo: Edições Loyola, 2008. 

HEARST, Megan. QAnon and the Rebirth of the Satanic Panic in the Digital Age. 

Gnovis, vol. 22, nº 01, 2022. Disponível em:  

https://repository.digital.georgetown.edu/handle/10822/1080173 Acesso em: 

16/07/2024. 



 

 275 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

HINSON, E. Glenn. The Baptist Experience in the United States. Review & Expositor, 

v. 79, n. 2, 1982. 

HOOVER, J. Edgar. Masters of Deceit: The Story of Communism in America and How 

to Fight it. New York: Henry Holt and Company, 1958. 

JUNQUEIRA, Mary Anne. Estados Unidos: Estado Nacional e Narrativa da Nação 

(1776-1900). São Paulo: Edusp, 2018. 

KELLNER, Douglas. A cultura da mídia. Estudos Culturais: Identidade e Política entre 

o Moderno e o Pós-Moderno. São Paulo: Edusc, 2001. 

KENGOR, Paul. The Devil and Karl Marx: Communism's Long March of Death, 

Deception and Infiltration. Gastonia: Tan Books, 2020. 

LAGNY, Michèle. O cinema como fonte de história. In: NÒVOA, Jorge; FRESSATO, 

Soleni Biscouto; FEIGELSON, Kristian (Orgs). Cinematógrafo: um olhar sobre a 

história. Salvador, São Paulo: EDUFBA, Editora Unesp, 2009. 

LEVI, Joseph Abraham. O Vulto Sagrado dos E.U.A. O longo caminho para a liberdade 

de expressão: análise de algumas das confissões religiosas norte-americanas. 

Revista Lusófona de Ciência das Religiões, ano VI, n. 12, 2007. 

LINDSEY, Hal; CARLSON, Carole. Satan Is Alive and Well on Planet Earth. Michigan: 

Zondervan e Bantam Books, 1972. 

LOVEJOY, David S. Satanizing the American Indian. The New England Quarterly, v. 

67, n. 4, 1994.  

MALDONADO-TORRES, Nelson. Analítica da colonialidade e da decolonialidade: 

algumas dimensões básicas. In: BERNADINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-

TORRES, Nelson, GROSFOGUEL, Ramón (Orgs.). Decolonialidade e Pensamento 

Afrodiaspórico. Belo Horizonte: Autêntica, 2024. 

MALDONADO-TORRES, Nelson. Race, religion and ethics in the modern/colonial 

world. Journal of Religious Ethics, 2014. 



 

 276 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

MATA, Sérgio da. História & Religião. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2010. 

MCDERMOTT, Gerald R. Jonathan Edwards and American Indians: The Devil Sucks 

Their Blood. The New England Quarterly, v. 72, n. 4, 1999.  

MENDONÇA, Jones Faria; PACHECO, Thiago da Silva. Colonialidade do poder e 

religião: repercussões no tempo presente. Plura - Revista de Estudos de Religião, v. 

13, n.  2, 2022. 

MIGNOLO, Walter. Colonialidade: o lado mais escuro da modernidade. Revista 

Brasileira de Ciências Sociais. V. 32, n. 94, 2017. 

MULLINS, P. A. Misrepresenting Black Africa in U.S. Museums. London e New York: 

Routledge, 2020. 

NETO, Francisco Cetrulo. Os que Semeiam Chorando Ceifarão com Júbilo: A Origem 

da Igreja Assembleia de Deus em Belém. São Paulo: Editora Max Limonad, 2017. 

POOLE, W. Scott. Satan in America: the Devil We Know. Maryland: Rowman & 

Littlefield Publishers, 2009. 

PURDY, Sean. Rupturas do Consenso: 1960-1980; McGlobalização e a Nova Direita: 

1980-2000. In: KARNAL, Leandro (et al.). História dos Estados Unidos: da origem ao 

século XXI. São Paulo: Contexto, 2007. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do Poder e Classificação Social. In: SANTOS, 

Boaventura de Souza; MENESES, Maria Paula (orgs.). Epistemologias do Sul. 

Coimbra: Edições Almedina, 2009. 

QUIJANO, Aníbal; WALLERSTEIN, Immanuel. Americanity as a Concept, or the 

Americas in the Modern World System. International Journal of Social Sciences. v. 

134, 1992. 

RIBEIRO, Djamila. Quem tem medo do feminismo negro? São Paulo: Companhia das 

Letras, 2018. 



 

 277 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

ROCHA, Marllon Motta. Essa assim chamada democracia: a década de 1960 e o 

debate colonial nos EUA. Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais). Programa de 

Pós-Graduação em Sociologia, Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Rio de 

Janeiro, 2024.  

SCHMITZ, Erik Dorff. Sexualidade sob Controle: Cristianismo e Colonização. Revista 

Mosaico, v.16, p. 201-208, 2023. 

SIMMONS, William S. Cultural Bias in the New England Puritans' Perception of 

Indians. The William and Mary Quarterly. v. 38, n. 1, 1981.  

SKOUSEN, Cleon W. O Comunista Exposto. São Paulo: Vide Editorial, 2018.  

VALIM, Alexandre Busko. Imagens Vigiadas: Uma História Social do Cinema no 

alvorecer da Guerra Fria, 1945-1954. 2006. Tese (doutorado) - Programa de Pós-

Graduação em História Social, Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2006. 

VALIM, Alexandre Busko. História e Cinema. In: CARDOSO, Ciro Flamarion; 

VAINFAS, Ronaldo (Orgs). Novos Domínios da História. Rio de Janeiro: Elsevier, p. 

283-300, 2012. 

VRZAL, Miroslav. Qanon as a Variation of Satanic Conspiracy Theory: an Overview. 

Theory and Practice in English Studies, v. 9, nº 1-2, 2020. Disponível em:  

https://digilib.phil.muni.cz/cs/handle/11222.digilib/143485 Acesso em: 08/07/2024.  

WEBB, James. The Occult Establishment. Illinois: Open Court Publishing Company, 

1976. 

WEBB, James. The Occult Underground. Illinois: Open Court Publishing Company, 

1974. 

WEBER, Max. A ética protestante e o “espírito” do capitalismo. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2004. 

WITTE JR, John; NICHOLS, Joel A. Religion and the American Constitutional 

Experiment. Colorado: Westview Press, 2011. 



 

 278 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

FONTES 

ASYLUM OF SATAN. Dirigido por William Girdler. Roteiro de William Girdler e Patrick 

J. Kelly. USA. Produzido por Studio 1 Productions. Dist. Studio 1 Productions, 1972, 

(80 min.). 

CAMIER, Walter. Letter to the Editor: American Culture descending into neo-

paganism. Scranton Times-Tribune, 2 de janeiro de 2025. 

FEAR NO EVIL. Dirigido por Paul Wendkos. Roteiro de Guy Endore e Richard Alan 

Simmons. USA. Produzido por Universal Television, Dist. National Broadcasting 

Company, 1969, (98 min.). 

I DRINK YOUR BLOOD (Eu Bebo seu Sangue). Dirigido por David E. Durston. Roteiro 

de David E. Durston. USA. Produzido por Jerry Gross Productions, Dist. Cinemation 

Industries, 1970, (83 min). 

LEVIN, Sam. This doctor calls LGBTQ+ rights 'satanic'. He could now undo healthcare 

for millions. The Guardian. 23 de maio de 2025. Disponível: 

https://www.theguardian.com/us-news/2025/may/23/supreme-court-case-steven-

hotze-hiv-prep Acesso: 16/09/2025  

LUCIFER ‘S WOMEN. Dirigido por Paul Aratow. Roteiro de Paul Aratow e Cecil Brown. 

USA. Produzido por Rafael Film Associates, 1974, (91 min.). 

RITUAL OF EVIL. Dirigido por Robert Day. Roteiro de Robert Presnell Jr. e Richard 

Alan Simmons. USA. Produzido por Universal Pictures e Universal Television, 1970, 

(98 min.). 

ROSEMARY 'S BABY (O Bebê de Rosemary). Direção de Roman Polanski. Roteiro 

de Roman Polanski. USA. Produzido por William Castle e Paramount Pictures. Dist. 

Paramount Pictures. 1968, 1 disco (2h 22 min.) DVD. 

ROSEMARY 'S BABY (O Bebê de Rosemary). Direção de Roman Polanski. Roteiro 

de Roman Polanski. USA. Produzido por William Castle e Paramount Pictures. Dist. 

Paramount Pictures. 1968, 1 disco (2h 22 min.) DVD. 



 

 279 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Rafaela Arienti Barbieri 
O DIABO QUE DEVEMOS CONHECER: REFLEXÕES SOBRE HISTÓRIA DAS 

RELIGIÕES, COLONIALIDADES E REPRESENTAÇÕES DO SATÂNICO 

STEVE Hotze on Transgender People: "It's a Satanic Movement". Youtube. Texas 

Freedom Network. 17 de dezembro de 2015. Disponível: 

https://www.youtube.com/watch?v=JrTxROJ_5P8 Acesso: 16/09/2025. 

THE DEVIL ‘S DAUGHTER. Dirigido por Jeannot Szwarc. Roteiro de Colin Higgins e 

Phill Norman. USA. Produzido por Miller-Milkis Productions e Paramount Television, 

Dist. American Broadcasting Company, 1973, (74 min.). 

THE GRIM REAPER. Dirigido por Ron Ormond. Roteiro de Ron Ormond. USA. 

Produzido por The Ormond Organization. Dist. Sword of the Lord Ministries. 1976, (60 

min.). 

THE MEPHISTO WALTZ (Balada Para Satã). Dirigido por Paul Wendkos. Roteiro de 

Ben Maddow e Fred Mustard Stewart. USA. Produzido por Quinn Martin Productions. 

Dist. Twentieth Century Fox, 1971, (115 min). 

WEREWOLVES ON WHEELS (Lobisomens sobre Rodas). Dirigido por Michael 

Levesque. Roteiro de David M. Kaufman e Michael Levesque. USA. Produzido por 

South Street Films, Fanfare Films. (80 min.). 

 

 

Recebido em: 19/09/2025 

Aprovado em: 10/12/2025 

 

 

 

 


