
 

 

 
DANDO CORPO AO DIABO: REPRESENTAÇÕES MEDIEVAIS DO TENTADOR E SUA 

INSERÇÃO NO DISCURSO DO PODER EM PORTUGAL TARDO MEDIEVAL 
 

GIVING THE DEVIL A BODY: MEDIEVAL REPRESENTATIONS OF THE TEMPTER AND 
THEIS INSERTION INTO THE DISCOURSE OF POWER IN LATE MEDIEVAL PORTUGAL 

64 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

NUNES, Ismael da Silva* 
https://orcid.org/0000-0001-9565-5859 

CARMO, Matheus da Silva** 
https://orcid.org/0000-0003-0076-5866 

 

Resumo: Este artigo tem como objetivo 
analisar o processo de construção da 
imagem do Diabo na Idade Média, 
destacando sua inserção nos discursos 
de poder da Igreja e nas estruturas do 
poder temporal. Argumenta-se que o 
Diabo, juntamente com sua legião de 
demônios, foi mobilizado como 
instrumento de temor e controle social 
a serviço dos interesses eclesiásticos. 
A investigação parte de uma 
abordagem ampla das representações 
do mal e do Diabo, para, em seguida, 
concentrar-se no contexto do século 
XV, momento de transição da 
sociedade ocidental rumo à 
modernidade, com foco específico no 
território português. Adotamos uma 
abordagem metodológica que combina 
a análise de fontes religiosas — como 
hagiografias, textos bíblicos e sermões 
— com o exame de documentos 
jurídicos, incluindo as Ordenações 
Afonsinas e as Cartas de Perdão. 
 
Palavras-chave: Diabo; Igreja; Poder. 

Abstract: This article aims to analyze 
the process of constructing the image of 
the Devil in the Middle Ages, 
highlighting its insertion in the 
discourses of power of the Church and 
in the structures of temporal power. It is 
argued that the Devil, together with his 
legion of demons, was mobilized as an 
instrument of fear and social control in 
the service of ecclesiastical interests. 
The investigation starts from a broad 
approach to the representations of evil 
and the Devil, and then focuses on the 
context of the 15th century, a moment 
of transition of Western society towards 
modernity, with a specific focus on the 
Portuguese territory. We adopt a 
methodological approach that 
combines the analysis of religious 
sources—such as hagiographies, 
biblical texts, and sermons—with the 
examination of legal documents, 
including the Alfonsine Ordinances and 
the Letters of Pardon. 
 
Keywords: Devil; Church; Powe

 
* Doutorando em História pela Universidade Federal de Juiz de Fora (UFJF), onde também 

obteve os títulos de Mestre e Licenciado na mesma área. Pesquisador especializado em 

História Medieval, com ênfase nos estudos de Gênero e Sexualidade. Email. 

Ismael.nunes@ufjf.estudante.br 
** Doutorando em História pelo Programa de Pós-Graduação em História da Universidade 

Federal de Juiz de Fora (UFJF). Possui dois mestrados, um em História e outro em Ciência da 

Religião, ambos pela UFJF. Além disso, possui especialização em História Antiga e Medieval 

pela Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ). 



 

 

Ismael da Silva Nunes  
Matheus da Silva Carmo 

DANDO CORPO AO DIABO: REPRESENTAÇÕES MEDIEVAIS DO TENTADOR E SUA INSERÇÃO NO 

DISCURSO DO PODER EM PORTUGAL TARDO MEDIEVAL  

65 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 
INTRODUÇÃO 

 

O poder da Igreja e a importância do cristianismo passaram por transformações 

significativas ao longo da história. Desde os tempos das catacumbas, quando os 

cristãos eram perseguidos, até sua consolidação como uma instituição com poderes 

normativos capaz de ditar comportamentos sociais, a trajetória do cristianismo revela 

uma profunda evolução. 

Em todas as fases dessa história, os símbolos desempenharam um papel 

central na consolidação de suas crenças. A luz, representando o bem, e a escuridão, 

associada ao mal, são apenas alguns dos muitos elementos simbólicos acessíveis, 

permitindo a transmissão de um universo de ideias e valores. Conforme defendido 

pelo teólogo Casiano Floristan (2005), para o homem religioso o símbolo sintetiza e 

expressa, de forma mais concreta e clara do que as palavras, ideias e conceitos 

abstratos do mundo espiritual, tais como a ideia de divino, de absoluto ou mesmo do 

mal. Mas, como bem pontuado pelo teólogo é necessário, para a compreensão dos 

símbolos, um processo iniciático: 

 

O símbolo é especificamente humano; Por meio de sua mediação, um 
significado profundo é dado à realidade sonhada ou esperada. É por isso que 
requer iniciação. Digamos com um exemplo: a cruz é um sinal, um símbolo e 
um sinal. Significa o madeiro onde Jesus de Nazaré foi crucificado (sinal), a 
pertença religiosa a uma Igreja (sinal) e o acontecimento salvífico 
(símbolo)”(FLORISTÁN, 2005, p. 14).1 

 

Entre essas representações, o Diabo se tornou uma figura simbólica 

fundamental, adquirindo gradualmente um corpo que encarnava e personificava o mal. 

É particularmente interessante observar que, ao longo dos séculos, a Igreja fortaleceu 

sua autoridade não apenas por meio dos símbolos associados ao bem, como a luz e 

a cruz, mas também ao se apropriar de representações do mal. Os cristãos foram 

iniciados tanto nos aspectos ligados aos símbolos e significantes do bem, quanto do 

mal.  

 
1 Do original: El símbolo es específicamente humano; por su mediación, se logra dar sentido 

profundo a la realidad soñada o esperada. Por eso requiere iniciación. Digámoslo con un 

ejemplo: la cruz es señal, signo y símbolo. Significa el madero donde fue crucificado Jesús de 

Nazaret (señal), la pertenencia religiosa a una Iglesia (signo) y el acontecimiento salvador 

(símbolo) 



 

 

Ismael da Silva Nunes  
Matheus da Silva Carmo 

DANDO CORPO AO DIABO: REPRESENTAÇÕES MEDIEVAIS DO TENTADOR E SUA INSERÇÃO NO 

DISCURSO DO PODER EM PORTUGAL TARDO MEDIEVAL  

66 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Em muitos sentidos foram os símbolos associados ao mal que mais 

colaboraram na consolidação do poder e da autoridade da Igreja. Por isso, neste 

trabalho, buscamos demonstrar como o Diabo e sua legião de demônios serviram aos 

propósitos da Igreja, tornando-se instrumentos de temor. Esse temor, por sua vez, 

levava os fiéis a reconhecerem na Igreja um verdadeiro farol de salvação e proteção 

contra as ameaças do mal, pois, conforme as palavras de Jesus Cristo, “as portas do 

inferno jamais prevalecerão contra ela” (Mt 16,18). 

Partiremos de uma análise ampla das representações do mal e do Diabo, para, 

em seguida, concentrarmos nossa investigação no contexto quatrocentista, período 

em que a sociedade ocidental transicionava para a modernidade. Dada nossa maior 

familiaridade com o contexto português, dedicaremos especial atenção à relação entre 

o discurso da Igreja sobre o mal, o Diabo, o pecado e sua manifestação jurídica, 

expressa no poder do rei de conceder perdão aos súditos por seus crimes e pecados 

— prática comum no Portugal medieval.  

Sendo assim, além de nos debruçarmos em fontes religiosas, como narrativas 

de santos, escritos bíblicos e sermões também nos preocuparemos em estudar fontes 

jurídicas como as Ordenações Afonsinas e as Cartas de Perdão.  

 

O MAL E O DIABO 

 

A concepção de uma entidade corpórea personificando o mal não foi uma 

invenção do cristianismo. Religiões e sistemas de crenças anteriores já incorporavam 

figuras demoníacas como forma de representar a dualidade entre bem e mal — uma 

oposição presente em muitas religiões do mundo antigo. No Zoroastrismo, da Pérsia 

antiga, Ahura Mazda e Angra Mainyu eram entendidos como dois poderes primordiais 

em oposição, um representando o bem e o outro, o mal (JONES, 2005)2. Podemos 

 
2 O zoroastrismo, com sua forte visão que contrapõe as forças do bem às forças do mal, 

influenciou profundamente o judaísmo e o cristianismo. Nos livros de Enoque e dos Jubileus, 

embora sejam apócrifos, é possível perceber aspectos da visão judaica — e, posteriormente, 

cristã — sobre as figuras que mais tarde passaram a ser conhecidas como demônios. O Livro 

de Enoque relata que cerca de vinte anjos caídos se revoltaram contra o Criador e tiveram 

relações com seres humanos. A partir dessa desobediência, essas criaturas tornaram-se 

maléficas e opositoras da humanidade (Oliveira, 2022). Assim como os anjos, essas entidades 

"também têm asas e podem voar de uma extremidade a outra da terra, são invisíveis e 

conhecem o futuro; como os homens, comem, procriam e morrem" (Soler, 2002, p. 148). O 

Livro dos Jubileus também atesta que a região celeste era habitada por seres bons e ruins, 



 

 

Ismael da Silva Nunes  
Matheus da Silva Carmo 

DANDO CORPO AO DIABO: REPRESENTAÇÕES MEDIEVAIS DO TENTADOR E SUA INSERÇÃO NO 

DISCURSO DO PODER EM PORTUGAL TARDO MEDIEVAL  

67 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

recorrer a outros exemplos, como nas crenças difundidas na Mesopotâmia, com 

figuras como Lamashtu, Pazuzu e Lilitu; ou ainda, no Hinduísmo, com as Asuras e os 

Rakshasas, evidenciando a multiplicidade de entidades representativas do bem e do 

mal.  

Quando os autores cristãos começaram a desenvolver reflexões teológicas 

sobre a natureza do mal, inserindo nesse debate a construção de uma figura que o 

encarnasse, estavam, na verdade, retomando uma discussão já existente: a questão, 

ou problema do mal e sua aparente incompatibilidade com a existência de um Deus 

onipotente e sumamente bom. Se Deus, sendo perfeitamente bom, criou todas as 

coisas, então o mal, por definição, não poderia existir — ou, caso existisse, colocaria 

em dúvida a própria existência desse Deus. Uma das respostas a esse dilema veio do 

maniqueísmo, doutrina surgida na Pérsia no século III por meio de Mani, que afirmava 

ter recebido uma revelação divina. Expandindo-se rapidamente pelo Império Romano 

e pelo Ocidente Cristão, os maniqueístas rejeitavam a ideia de que Deus pudesse ser 

o autor do mal. Para eles, o mundo era governado por duas forças opostas e eternas: 

uma representando o bem e outra, o mal. Assim, o homem não possuía plena 

liberdade, pois o mal lhe era imposto pela alma material (LIMA, 2001)3. 

 
possivelmente a partir dessa tradição que o apóstolo São Paulo teria dito em Efésios: "Pois não 

é contra homens de carne e sangue que temos de lutar, mas contra os principados e 

potestades, contra os príncipes deste mundo tenebroso, contra as forças espirituais do mal 

(espalhadas) nos ares" (Efésios 6,12). Essa tradição sobre seres bons e ruins "possibilitou uma 

resolução para a origem do mal, sendo a afirmação de Deus, já singularizado, como fonte 

suprema do bem" (Oliveira, 2022, p. 831). Ou seja, coube a ortodoxia judaica e cristã associar 

o mal a essas figuras, que se constituíram como opositoras a Deus, considerado como o sumo 

bem.  
3 Na Bíblia, a figura do diabo apresenta-se de forma ambígua, especialmente quando se 

observa a diferenciação entre o Antigo e o Novo Testamento. No Antigo Testamento, o diabo 

não é mencionado de forma direta ou sistematizada como uma entidade personificada do 

mal. No entanto, emerge a figura denominada  ן טָּׂ  ha-satán, “o adversário” ou “o) הַשָּׂ

acusador”), que aparece em passagens como Jó 1–2, Zacarias 3,1–2 e 1 Crônicas 21,1. Trata-

se de uma personagem enigmática cuja identidade tem sido objeto de intenso debate 

exegético. Podemos notar que aqui essa palavra hebraica não era um substantivo, mas sim 

um adjetivo. No contexto original desses textos, ן טָּׂ  parece exercer uma função dentro da הַשָּׂ

corte celestial, e não necessariamente representar uma entidade demoníaca autônoma. É 

apenas no judaísmo tardio, sob influências persas e helenísticas, que essa figura começa a ser 

associada a um ser maléfico e opositor de Deus — associação que se consolida no 

cristianismo primitivo. No Novo Testamento, o diabo (também identificado como Satanás, 

Belzebu, entre outros nomes) aparece em diversas passagens, evidenciando que, no período 

da redação desses escritos, essa figura já era amplamente conhecida e teologicamente 

desenvolvida: "A substantivação de um adjetivo, satã [ן טָּׂ  como nome próprio só se dará ,[הַשָּׂ

na versão grega dos setenta [Septuaginta]. O termo grego daimon não tinha nenhum valor 

pejorativo e, embora fosse uma divindade de valor inferior, não representava características 



 

 

Ismael da Silva Nunes  
Matheus da Silva Carmo 

DANDO CORPO AO DIABO: REPRESENTAÇÕES MEDIEVAIS DO TENTADOR E SUA INSERÇÃO NO 

DISCURSO DO PODER EM PORTUGAL TARDO MEDIEVAL  

68 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

A construção cristã da figura do Diabo na antiguidade tardia esteve atrelada a 

um momento de construção apologética do pensamento cristão em torno da questão 

do mal. Autores como Santo Agostinho, buscavam em suas obras defender o 

monoteísmo e demarcar que o mal não procedia de uma força colocada em igualdade 

a Deus, ou precisamente, um outro “Deus mal.” No pensamento cristão, sobretudo no 

que se extrai de autores como Agostinho, o Diabo não é um ser com poderes iguais 

ao de Deus, mas uma criatura de Deus que em algum momento abusou da vontade 

livre (Agostinho, 1995).4 

Na antiguidade tardia, a Igreja, seguiu os caminhos de uma compreensão 

menos materializada do mal. Como sustenta Baschet (2006), é somente nos entornos 

do ano mil que o Diabo “encontra uma posição digna dele, quando se desenvolve uma 

representação específica enfatizando sua monstruosidade e animalidade, e 

manifestando seu poder hostil de modo cada vez mais insistente (BASCHET, 2006, 

p. 319).” Dessa forma, pensadores como Agostinho entendiam o mal não como algo 

corpóreo, passível de ser personificado na figura de um demônio material, mas como 

uma ausência. O mal é um desvio, um afastamento da vontade divina em direção às 

vontades temporais e efêmeras. A proposta de vida humana, nesse sentido, consistia 

em alinhar as escolhas à luz do livre arbítrio, fundamentado na razão, de modo a 

resistir às pulsões e paixões transitórias (NUNES, 2024). 

Inspirado pelo neoplatonismo e pela ideia de não ser de Plotino (2021), o bispo 

de Hipona defendia que “o mal não tem natureza, o mal não é algo; o mal não é 

matéria, não é substância, não é mundo (RICOUEUR, 2008, p. 8).” Segundo o santo 

  

todo bem procede de Deus. Não há, de fato, realidade alguma que não 

proceda de Deus. Considera, agora, de onde pode proceder aquele 

 
maléficas. Isso se firmou posteriormente na tradição cristã com a Vulgata latina do século IV" 

(Oliveira, 2022, p.831).  
4 A passagem bíblica que fundamenta a interpretação cristã segundo a qual Satanás seria 

uma criatura de Deus que se rebelou contra seu Criador encontra-se, em grande medida, em 

Ezequiel 28,12-19. Essa perícope, embora originalmente dirigida ao rei de Tiro, descreve um ser 

pleno de perfeição e sabedoria, que, por ter se exaltado em seu coração, foi lançado por 

terra. Apesar do contexto histórico indicar um oráculo contra uma figura humana, a tradição 

cristã passou a reinterpretar essa descrição como uma alusão simbólica à queda de Satanás, 

algo que depois foi citado por Jesus: “Eu via Satanás caindo do céu como um raio” (Lucas 

10,18). Essa leitura é reforçada posteriormente por Apocalipse 12,7-9, onde se narra que a 

expulsão de Satanás do céu teria ocorrido por intervenção de Miguel e seus anjos. Assim, a 

combinação desses textos contribuiu para a elaboração teológica da queda de um ser 

angélico que, por orgulho, perdeu sua posição junto a Deus. 



 

 

Ismael da Silva Nunes  
Matheus da Silva Carmo 

DANDO CORPO AO DIABO: REPRESENTAÇÕES MEDIEVAIS DO TENTADOR E SUA INSERÇÃO NO 

DISCURSO DO PODER EM PORTUGAL TARDO MEDIEVAL  

69 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

movimento de aversão que nós reconhecemos constituir o pecado – sendo 

ele movimento defeituoso, e todo defeito vindo do não-ser, não duvides de 

afirmar, sem hesitação, que ele não procede de Deus (AGOSTINHO, 1995, 

p. 143.) 

 

Em Agostinho, embora o Diabo e seus demônios representassem uma parte 

importante na compreensão do mal, como aqueles que estiveram envolvidos na 

primeira causa do mal, o Diabo, em si, não é o mal. Isso porque o mal, como já 

mencionado, não é uma criação, mas uma ausência, um afastamento da vontade 

divina. O mal ontológico, para Agostinho, não existe. Para o santo, o Diabo e seus 

demônios são anjos decaídos, descritos no livro do Gênesis, ainda que não de 

maneira explícita. A exegese de Santo Agostinho caminha na direção de uma 

interpretação da passagem de Gênesis 1, 4-6, em que defende que: 

 

Parece-me que não é uma opinião em desacordo com as obras de Deus ver 
a criação dos anjos na criação da luz primitiva e a separação dos anjos santos 
dos anjos impuros nesta frase: E Deus separou a luz das trevas e à luz 
chamou dia e noite às trevas ’, — pois só pôde separar estas coisas Aquele 
que antecipadamente pôde saber, antes da queda, quais viriam a cair e, 
privados da luz da verdade, permaneceriam nas trevas do orgulho 
(AGOSTINHO, 2000).  

 

Nessa visão do santo, o Diabo e seus demônios são anjos impuros. Eles não 

se apresentavam com as características que vieram a adquirir ao longo da Idade 

Média. Não era o ser descrito por Delumeau, com “grandes chifres, cabelos eriçados, 

rosto horrendo, olhos redondos e flamejantes, nariz longo, torto e curvo, boca 

desmesuradamente grande, que inspira horror e pavor, e corpo inteiramente negro 

(2009, p. 363).” Essa concepção do Diabo, demasiadamente material e palpável, está 

distante da visão de Agostinho, que via nos demônios algo bem mais fluido. Esse 

Diabo agostiniano manifesta sua maldade na alma e não na carne, uma vez que sem 

a carne ele possui todos os vícios (AGOSTINHO, 2000). Segundo o santo “a origem 

e cabeça de todos estes males é a soberba que sem a carne impera no Diabo 

(AGOSTINHO, 2000, p. 1241).” 

Os anjos, como observa Faure (2006), eram seres puramente espirituais e 

dotados de liberdade. No entanto, é plausível que, ao caírem, esses anjos diabólicos 

tenham passado por uma transformação em sua natureza e forma. A esse respeito, 

Agostinho reflete que “se aqueles transgressores possuíam corpos celestiais antes da 

queda, não seria surpreendente que, como castigo, seus corpos tenham adquirido 



 

 

Ismael da Silva Nunes  
Matheus da Silva Carmo 

DANDO CORPO AO DIABO: REPRESENTAÇÕES MEDIEVAIS DO TENTADOR E SUA INSERÇÃO NO 

DISCURSO DO PODER EM PORTUGAL TARDO MEDIEVAL  

70 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

uma qualidade aérea, de modo a poderem experimentar o sofrimento pelo fogo, ou 

seja, pelo elemento de natureza superior (AGOSTINHO, 2005, p. 67).” Os demônios 

permanecem, na compreensão de Agostinho, sendo espíritos, porém, espíritos 

decaídos, expulsos do céu e que agora vivem no ar, como forma de castigo.  

O ponto de partida utilizado por Agostinho e por outros pensadores cristãos dos 

primeiros séculos acerca da questão do mal e da própria figura do Diabo esteve 

assentado no livro do Gênesis, em que o Diabo surge como o tentador. Conforme 

lembra Emanuele Coccia (2015), o pecado de Adão e Eva foi um ato de desobediência 

à vontade de Deus, sendo que quem plantou essa desobediência foi, precisamente, o 

Diabo, metamorfoseado na figura de uma serpente.5 A mulher comeu do fruto proibido, 

dando início à desobediência aos desígnios de Deus e, em seguida, levou o homem 

ao pecado. Por meio dessa leitura do Gênesis, no pensamento cristão, foi-se 

desenhando uma estreita relação entre a mulher, a tentação e o Diabo. Para autores 

como Agostinho, o Diabo começou a agir “pela parte mais débil daquele par humano 

para gradualmente chegar ao todo: [o Diabo] pensou que o homem não acreditaria 

facilmente nem facilmente poderia ser enganado por erro, mas cederia a erro alheio 

(AGOSTINHO, 2000, p. 1187).”  O santo reconhece que, de fato, no pecado primevo 

pecou homem e mulher, mas que somente a mulher foi seduzida e, por meio de sua 

sedução, o homem foi ludibriado (NUNES, 2024).  

Essa associação entre o Diabo, a mulher e a tentação é profundamente 

característica da mentalidade religiosa medieval, que via no corpo feminino uma fonte 

de apetites sexuais capazes de seduzir e desviar o homem do caminho da virtude. A 

figura da mulher, nesse contexto, era frequentemente vinculada à ideia de pecado e 

corrupção, servindo como um instrumento simbólico através do qual o Diabo exerceria 

sua influência sobre os homens. Isso fica bastante evidente em passagens como a 

narrativa da vida de Santo Antão em que o santo é visitado a noite por mulheres nuas 

que o tentam nos apetites sexuais (ATANASIO, 2010). Ou ainda, na própria figura das 

feiticeiras com feitiços para dominar os homens e submetê-los à sua vontade.   

 
5 No Antigo Testamento, nenhuma passagem estabelece explicitamente uma associação 

entre a serpente do Gênesis e a figura do Diabo. Essa identificação só aparece de forma clara 

no livro do Apocalipse, onde se afirma que Satanás é "a antiga serpente" (Ap 12,9), 

conectando assim a figura da serpente do Éden à do Diabo. Essa releitura indica que, à 

época da redação do Apocalipse, a concepção demonológica cristã já estava mais 

desenvolvida, permitindo a identificação da serpente com o adversário cósmico de Deus, 

agora plenamente identificado como Satanás. 



 

 

Ismael da Silva Nunes  
Matheus da Silva Carmo 

DANDO CORPO AO DIABO: REPRESENTAÇÕES MEDIEVAIS DO TENTADOR E SUA INSERÇÃO NO 

DISCURSO DO PODER EM PORTUGAL TARDO MEDIEVAL  

71 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

A figura da tentação reflete também a crença, muito difundida, mesmo que em 

graus variados ao longo do tempo, de que o Diabo tem poderes sobre os homens. O 

termo Satã reforça essa ideia. Na etimologia hebraica, designa o adversário ou 

acusador. Segundo Usarski et al. (2020), ele é descrito como um personagem que 

procura, no homem, uma culpa; que não acredita ou que é pessimista quanto à 

perfeição da obra de Deus, especialmente a obra humana. Por inveja ou pura 

descrença na humanidade, Satã teria modos de fazer o mal e de induzir a humanidade 

ao pecado, por meio de provocações e tentações. Dentro dessa linha interpretativa, 

Santo Irineu assevera que "Satã se rebelou contra a lei divina ao ser tomado de 

ciúmes pelo homem (COUSTÉ, 1996, p. 21)," ao passo que Santo Agostinho observa 

que o maligno "procurou insinuar-se nos sentidos daquele a quem invejava (2000, p. 

1273)." Essa inveja, para Cousté (1996), se fundamentava em duas características do 

ser humano: a semelhança e o amor de Deus. A tentação está intimamente ligada a 

essa noção de inveja, uma vez que essa seria a estratégia de Satã para afastar o ser 

humano da graça divina do amor e da semelhança. 

Ao mesmo tempo que tinha ciúmes do homem, segundo Santo Agostinho, o 

diabo, em sua soberba, julgava-se superior até mesmo a Deus (AGOSTINHO, 1994).” 

Entretanto, o santo assevera que o sacrifício de Cristo libertou a humanidade “do 

merecido cativeiro devido aos nossos pecados, destruindo, com seu sangue de justo 

injustamente derramado, a escritura de nossa morte e resgatando os pecadores para 

justificá-los (AGOSTINHO, 1994, p. 168).” Desse modo, “o diabo, na própria morte da 

carne, perdeu o poder sobre o homem, a quem havia subjugado por livre 

consentimento e sobre quem detinha pleno direito (AGOSTINHO, 1994, p. 168).” Essa 

afirmação de santo Agostinho não significa que, a partir do derramamento do sangue 

inocente de Jesus, o homem não poderia mais ser afetado pela malícia do Diabo. Com 

o sacrifício do filho de Deus o homem foi libertado da morte eterna, mas “O diabo 

ainda ilude os seus seguidores, aos quais se apresenta como falso mediador com a 

promessa de purifica- los, mas na realidade tenta enredá-los e arruiná-los 

(AGOSTINHO, 1994, p. 169).”  

Invejoso ou descrente, tentador ou acusador, Satã e seus demônios ocupam 

um lugar proeminente na fé cristã como seres de poder e de ação ativa na vida 

humana. Agostinho reconhecia tanto a existência dos demônios quanto seus poderes 

e esferas de atuação, vinculando-os às práticas religiosas não ortodoxas, 



 

 

Ismael da Silva Nunes  
Matheus da Silva Carmo 

DANDO CORPO AO DIABO: REPRESENTAÇÕES MEDIEVAIS DO TENTADOR E SUA INSERÇÃO NO 

DISCURSO DO PODER EM PORTUGAL TARDO MEDIEVAL  

72 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

classificadas como pagãs (MORAES, 2016, p. 180). Esse poder dos demônios de agir 

sobre a vida humana esteve presente em diversos contextos medievais e foi 

empregado no discurso cristão como forma de afirmar o poder da Igreja. Moraes 

(2016) defende a ideia de que Agostinho, em sua demonologia, reforçava a teologia 

cristã que vinha se desenvolvendo já há alguns séculos. O santo fez isso à medida 

que questionava as práticas não ortodoxas como as adivinhações e curas realizadas 

por crenças pagãs, colocando-as como ações do demônio para enganar os homens. 

Mas, como veremos, os demônios continuaram a ser figuras legitimadoras da ação da 

Igreja ao longo de todo o medievo, alcançando poderes inimagináveis já no século 

XV.  

 

O DIABO E O PODER NA IDADE MÉDIA 

 

Durante a Idade Média, a Igreja consolidou-se como a instituição mais sólida e 

influente da Europa, em um processo no qual frequentemente precisou lidar com 

diferentes posicionamentos no campo religioso e político. Compreendida aqui como 

instituição cristã, a Igreja não foi homogênea ao longo do período medieval, 

enfrentando divergências tanto em seu interior quanto externamente. Ainda assim, é 

inegável que a visão cristã de fé, sociedade e poder impregnou de forma tão profunda 

a cultura medieval que é comum encontrar, entre historiadores, afirmações como: “Na 

Idade Média, a Igreja domina tudo (LE GOFF, 2005, p. 21)." De fato, é possível 

perceber essa afirmação gradual da Igreja como uma voz de autoridade, voz esta que 

precisava lidar com outras fontes emanadoras de poder. É interessante partir das 

reflexões de Régine Pernoud para compreender, por exemplo, a relação entre a esfera 

do poder espiritual, encarnado pela Igreja; e o poder temporal, representado na figura 

dos príncipes. Para Pernoud, “os dois poderes, em vez de se ignorarem ou de se 

combaterem, reforçam-se mutuamente ( 1997, p. 73).” A questão das diferentes 

esferas de poder é fundamental para compreender a dinâmica das relações de 

autoridade no contexto medieval, bem como o papel desempenhado pelo discurso da 

Igreja e por seu simbolismo. 

Já no contexto do século XV, diversos reinos, entre eles o português, 

encontravam-se profundamente impregnados pela visão de mundo cristã. A 

concepção do bem e do mal, assim como a visão escatológica que permeava a 



 

 

Ismael da Silva Nunes  
Matheus da Silva Carmo 

DANDO CORPO AO DIABO: REPRESENTAÇÕES MEDIEVAIS DO TENTADOR E SUA INSERÇÃO NO 

DISCURSO DO PODER EM PORTUGAL TARDO MEDIEVAL  

73 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

existência, não apenas dos letrados, mas também do mais humilde camponês, era 

profundamente influenciada por imaginários míticos do pensamento cristão 

(MARQUES, 1971). Em um cotidiano marcado pela austeridade e pela presença 

constante da morte, seja por causa das guerras ou das epidemias, a sociedade 

medieval vivia sob a sombra de uma realidade em que “Satã cobria com suas asas 

sombrias a Terra triste (HUIZINGA, 1999, p. 21).” 

É, talvez, em função dessa dureza da vida cotidiana que Deus e os demais 

personagens do mundo sagrado estavam constantemente presentes na vida das 

pessoas.6 Mas essa presença não era, precisamente, somente em orações e rituais 

ligados a um mundo espiritual. O sagrado era constantemente mergulhado no profano. 

A extrema familiaridade que os sujeitos possuíam com as coisas divinas e a 

relativamente recorrente profanação dos elementos sagrados são frutos de uma 

sociedade marcadamente religiosa, em que a fé ocupava um lugar tão central que não 

se restringia nem às paredes do templo, nem aos ritos religiosos, mas estava presente 

em tudo, desde o prazer profano até o jejum mais piedoso (HUIZINGA, 1999). O 

debandar da Idade Média e o início da modernidade se configurava como um 

momento em que “os portugueses, como os naturais dos outros reinos da Europa, 

tinham a jura fácil e tratavam Deus, a Virgem e os santos com grande familiaridade, 

quando não com rude aspereza. (DUARTE, 1992, p. 80)” 

A blasfêmia, por exemplo, embora à primeira vista possa sugerir uma forma de 

desrespeito ou desconsideração em relação ao sagrado, carregava em si uma 

complexidade que transcende a mera irreverência. Como bem observado por 

Huizinga, “mesmo o estúpido pecado da blasfémia mergulha as suas raízes numa fé 

profunda (1999, p. 122).” No contexto medieval, a fé manifestava-se de maneiras nem 

sempre ortodoxas, mas isso não a tornava menos central na vida de um povo cuja 

espiritualidade moldava profundamente sua visão de mundo.  

Os atos de “desrespeito” à fé podiam decorrer de ingenuidade ou 

desconhecimento, mas também podiam ser fruto de uma infidelidade consciente. 

As Ordenações Afonsinas, conjunto de leis vigentes em Portugal no século XV, 

 
6 Esse sagrado não se manifestava somente em práticas ortodoxas, mas em múltiplos 

comportamentos religiosos. Conforme Marques e Casimiro “em sociedades que enfrentam 

um mundo adverso, as crenças e superstições encontram sempre um lugar privilegiado para 

se desenvolverem (2018, p. 582)”  



 

 

Ismael da Silva Nunes  
Matheus da Silva Carmo 

DANDO CORPO AO DIABO: REPRESENTAÇÕES MEDIEVAIS DO TENTADOR E SUA INSERÇÃO NO 

DISCURSO DO PODER EM PORTUGAL TARDO MEDIEVAL  

74 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

buscavam distinguir entre aqueles que blasfemavam com a intenção de renegar a fé 

e aqueles que o faziam movidos por impulsos momentâneos. Ao primeiro caso, 

atribuía-se o crime de heresia, enquanto ao segundo aplicavam-se as penas próprias 

da blasfêmia (IOrdenações Afonsinas, Livro V, Título LXXXXVIIII). 

Enquanto a Igreja percebia o modo pouco ortodoxo em que o povo praticava a 

fé, também buscava, de vários modos, combater tais práticas, seja em sermões, 

impondo penitências ou por meios jurídicos. Mas, em verdade, o que se percebe em 

meio aos vários documentos que contam sobre a sociedade medieval é que, embora 

a Igreja, por meio de seu forte discurso normatizador da sociedade, tentasse combater 

os pecadores e blasfemos, o mundo parecia inconvertido. Huizinga chega a dizer que 

“segundo uma crença popular, corrente nos fins do século XV, desde o começo do 

Grande Cisma do Ocidente que ninguém mais tinha entrado no Paraíso (1999, p. 21).”  

E era justamente essa certeza do inferno a espreitar a vida dos sujeitos que levava a 

que um dos maiores medos do Ocidente medieval fosse o inferno e o Diabo. 

Concordamos com Fleck, quando afirma que o maior medo presente na vida dos 

homens e mulheres na transição do medievo para a modernidade não era a morte em 

si, mas o que dela viria. Conforme Fleck, “Mais do que a morte, homens e mulheres 

passaram a temer o fim do mundo, o Juízo Final, a punição do Além e os suplícios do 

inferno” (FLECK, 2022, p. 189). 

Já no século XII, o Diabo era representado com uma fisionomia que se tornaria 

bastante clássica. Ele carregava seu tridente, era enorme, negro, seus braços tinham 

várias mãos, rabo pontiagudo, deitado sobre o fogo ardente a esmagar as almas dos 

pecadores. Esse era um relato encontrado em obras como Visão de Túndalo (NUNES, 

2004). Para autores como Adriana Zierer e Bianca Messias (2011), o objetivo de obras 

como essa era muito claro: alertar os cristãos acerca das condutas corretas a serem 

seguidas na vida terrena, para que alcançassem o paraíso e não padecessem sob os 

poderes do Diabo. 

O Diabo acabou, assim, servindo muito aos propósitos dos poderes 

constituídos. O medo fazia com que os cristãos seguissem, o máximo que 

conseguissem, os preceitos religiosos e acreditassem quase que de maneira 

inconteste nos ditames da Igreja. De outro lado, como bem ressalta Cruxen, através 

da imagem do diabo, grupos marginais “podiam ser culpabilizados, perseguidos e, 

mesmo, executados pelas autoridades civis e religiosas, sem que ninguém levantasse 



 

 

Ismael da Silva Nunes  
Matheus da Silva Carmo 

DANDO CORPO AO DIABO: REPRESENTAÇÕES MEDIEVAIS DO TENTADOR E SUA INSERÇÃO NO 

DISCURSO DO PODER EM PORTUGAL TARDO MEDIEVAL  

75 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

a voz para protegê-los (CRUXEN, 2024, p. 3).” Não havia como proteger, ou defender 

alguém que se relacionava com o diabo. Não existiam argumentos válidos para serem 

usados a favor de alguém que se envolveu com a representação encarnada do mal.  

Progressivamente, o Diabo foi se apresentando dotado de poderes e de uma 

significativa influência sobre a vida dos mortais. Se, na Antiguidade, o Diabo e seus 

demônios eram vistos como criaturas subordinadas a Deus, agindo apenas dentro dos 

limites por Ele estabelecidos, no século XV, o Diabo já é retratado como detentor de 

capacidades extraordinárias. No Malleus Maleficarum, por exemplo, atribui-se ao 

Diabo o poder de permitir que mulheres feiticeiras voassem em vassouras. Essa 

crença, no entanto, foi inicialmente rejeitada pela Igreja, que a considerava um grande 

equívoco, argumentando que “o voo noturno não tem fundamento e deve ser 

denunciado como ilusão (LE GOFF, SCHMITT, 2006, p. 320).” Contudo, essa 

perspectiva muda substancialmente no século XV, quando obras como o Malleus 

Maleficarum passam a defender tais práticas, consolidando-as no imaginário coletivo 

da época. 

A crença no poder do Diabo se desenvolveu gradualmente e já no século XV a 

confiança no poder da magia e na agência satânica sobre a vida das pessoas era 

quase a mesma que sustentava a crença no poder de Deus e dos santos. 

Especificamente sobre a magia, que se tornou um dos principais meios de agência 

satânica, segundo o pensamento cristão, Marques salienta que “é importante enfatizar 

que a época realmente acreditava no poder da magia e em quase todas essas práticas 

supersticiosas. O poder dessas forças era ingenuamente atribuído a influências 

demoníacas. (1971, p. 227).7” Em função disso, mesmo o poder temporal fazia cair 

fortemente sobre os praticantes de feitiçaria o peso da mão justiceira da autoridade 

real. Isso pelo menos em tese. As Ordenações Afonsinas definiam que “o que for 

achado que dela usou (feitiçaria), trazendo por ela morte, ou desonra, ou algum outro 

dano a alguma pessoa, ou seu estado e fazenda, mandamos que morra porem (Livro 

V, Título XXXXII).” Contudo, na prática, muitas feiticeiras conseguiam cartas de 

perdão real para seus crimes, não chegando efetivamente a morrer, o que pode ser 

constatado numa leitura de cartas de perdão presentes na Chancelaria de D. João II 

 
7 Do original: It must be emphasized that the age truly believed in the power of magic and in 

almost all these superstitious practices. The power of such forces was naively attributed to 

demonic influences 



 

 

Ismael da Silva Nunes  
Matheus da Silva Carmo 

DANDO CORPO AO DIABO: REPRESENTAÇÕES MEDIEVAIS DO TENTADOR E SUA INSERÇÃO NO 

DISCURSO DO PODER EM PORTUGAL TARDO MEDIEVAL  

76 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

em que o monarca oferece o perdão, em troca de penas comutativas. Isso, é claro, 

não nos permite concluir que em Portugal quatrocentista nenhuma feiticeira tenha 

encontrado o caminho da morte, apenas que algumas conseguiram perdão. 

 Conforme pontuado por Le Goff e Schmitt: “O maligno pode se insinuar no 

corpo dos homens, possuí-los ao ponto de perderem toda vontade própria (LE GOFF, 

SCHMITT, 2006, p. 324)”. Ou seja, o Diabo tem poderes sobre os homens e suas 

vontades e é justamente esse o medo que espreitava os medievais, de que o Diabo 

ou seus demônios os devorassem, tomando suas vontades, destruindo suas vidas e 

castigando suas almas no pós vida. Quanto maior e mais presente o medo dos 

castigos do inferno e da ação do Diabo, mais se elevava a necessidade de que um 

luzeiro de esperança surgisse em meio às trevas horripilantes do tentador. A Igreja 

encarnou, no medievo, esse luzeiro de salvação e “baluarte contra o Diabo”, seja por 

meio dos sacramentos, em especial o batismo; ou dos seus santos; das relíquias; das 

consagrações de templos e mais claro ainda, por meio da prática do exorcismo (LE 

GOFF, SCHMITT, 2006). 

 A crença nos poderes aterrorizantes do Diabo e de seus agentes, 

especialmente a capacidade de possuir corpos, de roubar as vontades dos homens 

levava as pessoas a buscar, com crescente confiança, a proteção da Igreja. Afinal, 

era a Igreja que mantinha o contato direto com Deus e cujos poderes haviam sido 

confirmados pelo próprio Cristo. Como afirmou santo Antônio: “A barca é figura da 

Igreja de Jesus Cristo, confiada ao cuidado de Pedro (2019, p. 529).” Como combater 

o Diabo, senão se aproximando de alguém que até ele temia? Cristo era retratado 

como aquele que fazia o Diabo tremer de medo, pois, por meio de seu sacrifício, teria 

libertado homens e mulheres — herdeiros do pecado original — da morte eterna. Nas 

palavras de Santo Antônio “para que este flagelo, no qual são indicadas a morte eterna 

e o poder do diabo, não nos atingisse, o Deus de todos, o Filho de Deus, foi amarrado 

à coluna como malfeitor e impiedosamente flagelado, tanto que jorrou sangue de 

todas as partes do corpo (2019, p. 73).” Mas, como retoma o Santo, em sermão no 

Domingo da Septuagésima, “o diabo, procura as sombras (coluber, colit umbras), isto 

é, procura os pecadores (ANTÔNIO, 2019, p. 40).” Então, quanto mais praticante do 

pecado, mais próximo do Diabo e de sua morada: o inferno.  

A questão central que envolvia o pecador e sua punição estava atrelada a uma 

noção de poder e de enunciação discursiva que colocava sob a Igreja e seu discurso 



 

 

Ismael da Silva Nunes  
Matheus da Silva Carmo 

DANDO CORPO AO DIABO: REPRESENTAÇÕES MEDIEVAIS DO TENTADOR E SUA INSERÇÃO NO 

DISCURSO DO PODER EM PORTUGAL TARDO MEDIEVAL  

77 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

normatizador da sociedade um papel bastante relevante na história dos 

comportamentos morais. Quem define o que é pecado, quais comportamentos são 

reprováveis e quais são louváveis, domina um poder grandioso. O pecado pode ser 

definido como uma “transgressão intencional de um mandamento divino 

(ABBAGNANO, 2007, p. 746)” e a Igreja se colocava na posição de intérprete dos 

mandamentos divinos. Neste sentido, o pecado estabelece um campo no qual a Igreja 

podia tanto definir quais eram os comportamentos esperados dos indivíduos quanto 

punir os desvios a esses comportamentos (NUNES, 2024). 

Ao pecador contumaz era reservado uma pós morte trágico e interminável. 

Como ressalta Pedro Nunes: “Destino de todos os que estavam condenados pelos 

seus pecados capitais, o Inferno afirmou-se, na época medieval, como um lugar 

horrível, cujas descrições não chegavam para caracterizar e enumerar as penas que 

se sofria (2004, p. 128.)” Porém, os pecadores não seriam punidos somente após a 

morte, com o inferno. A penitência acompanhou a tentativa da Igreja de orientar a 

expiação dos pecados e o retorno ao caminho dos ensinamentos cristãos. Era, então, 

uma forma de reaproximação do cristão à igreja (NASCIMENTO; DILLMANN, 2022).   

É particularmente interessante notar que, em Portugal, durante o século XV, a 

condução da justiça seguia um caminho muito parecido com o da administração da 

penitência aos pecadores por parte da Igreja. O rei tinha a prerrogativa do perdão e 

os súditos o buscavam, após cometer algum crime, com um espírito de aparente 

contrição. Exemplo disso é Branca Dias, mulher que suplicou ao rei o perdão pelo 

crime de ter se envolvido carnalmente com o clérigo de nome Gonçalo Vasques. Ela 

afirmou ao rei, com muita firmeza, que “considerava que estava com ele (o clérigo) 

em pecado mortal e por isso se apartara dele.” Ela reconheceu o pecado e se mostrou 

arrependida; o rei a perdoou, mas exigiu que ela “não tornasse mais ao dito pecado 

(ANTT. Chancelaria de D. João II. Livro 8, Fólio 119v-1º)” O processo do perdão real 

assume uma carga muito próxima ao perdão emitido pelos religiosos, porém atuando 

no campo do poder temporal. O que o rei buscava era o retorno dessa mulher, que 

havia rompido com as tradições normativas do reino, ao caminho de obediência aos 

comportamentos discursivamente estabelecidos. Esta mulher estava deixando seu 

passado de pecado e caminhando na direção da obediência às normas 

(NASCIMENTO, 2016). 



 

 

Ismael da Silva Nunes  
Matheus da Silva Carmo 

DANDO CORPO AO DIABO: REPRESENTAÇÕES MEDIEVAIS DO TENTADOR E SUA INSERÇÃO NO 

DISCURSO DO PODER EM PORTUGAL TARDO MEDIEVAL  

78 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Olhando especificamente para Portugal, no final da Idade Média, podemos 

notar uma estreita relação entre crime e pecado e isso condiz com a própria noção de 

justiça em um reino em que a relação entre o poder temporal e o poder espiritual era 

tão evidente. Era do argumento religioso que se retirava a legitimidade do poder real 

de praticar a justiça (NUNES, 2024). Além disso, conforme pontuado por Duarte, “se 

a justiça terrena se afastar da dos Céus, o criador fá-lo-á rudemente sentir sobre os 

súditos do reino desgovernado (1993, p. 63).” É por esse motivo que cabia, também, 

a justiça terrena o papel de colaborar para que o pecado fosse extirpado da terra, 

segundo as Ordenações Afonsinas ao passo que “Deixaram de pecar os bons por 

suas virtudes, os maus deixarão por temor da justiça, receando as penas (Livro V, 

Título I).” 

As tentações do Diabo estavam presentes em todos os cantos do reino 

português e a justiça tentava, por meio de penalidades rigorosas, impor o poder de 

Deus sobre os homens, fazendo com que os “bons” prevalecessem e os “maus” se 

resignassem e seguissem as leis. Assim, em 1487, uma mulher chamada Inês 

Vasques (ANTT. Chancelaria de D. João II, Livro 20, f. 129), recebeu o perdão do rei 

por ser feiticeira. A mulher havia sido acusada de feitiçaria e de se unir com um clérigo, 

chegou a ser presa na cadeia e prisão da Correição d’Estremadura e fugiu do castelo 

em que estava presa. Permaneceu quatro anos “amorada com temor das nossas 

justiças.” Depois de quatro anos “foragida” ela resolveu buscar acertar sua vida 

perante a justiça, principalmente por temor. É muito comum encontrarmos cartas de 

perdão portuguesas em que os súditos suplicam o perdão real dando grande ênfase 

ao arrependimento. No caso de Inês, embora o arrependimento não estivesse 

ausente, posto que era imprescindível ao menos parecer arrependida para alcançar o 

perdão, o que se desponta com maior destaque é o medo das penas. Então, a 

afirmação de que “os maus deixaram de pecar por temor da justiça” parece bem 

condizente ao contexto. 

Se o medo tem um papel importante na condução da justiça em um reino cristão 

como o português, a misericórdia não pode, também, ser desconsiderada. Se do 

ponto de vista do poder real ela reforçava o imaginário de um rei justo, mas ao mesmo 

tempo compassivo, tal qual o próprio Cristo (RUSSELL-WOOD, 1998); do ponto de 

vista do discurso religioso ela oferece uma chave de sentido e significado para a 

tentativa dos cristãos de serem melhores e de buscarem o caminho da conversão. O 



 

 

Ismael da Silva Nunes  
Matheus da Silva Carmo 

DANDO CORPO AO DIABO: REPRESENTAÇÕES MEDIEVAIS DO TENTADOR E SUA INSERÇÃO NO 

DISCURSO DO PODER EM PORTUGAL TARDO MEDIEVAL  

79 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

arrependimento e a proposta de mudança de vida é uma importante característica de 

uma sociedade que, conforme dissemos, não seguia de maneira irrestrita o discurso 

da Igreja. Assim, “onde abunda o pecado, superabunda a graça divina (ROMANOS 5, 

20).”  

Mas essa graça, que se manifestava por meio do arrependimento e do perdão, 

tinha um custo. Havia um custo espiritual presente nas penitências impostas pela 

Igreja, nem sempre fáceis de serem cumpridas; havia também um custo implicado na 

prática do perdão régio que cobrava do súdito alguma compensação, pagamento de 

degredo, ou pena de castigo físico. São perdões, evidentemente, que atuam em 

esferas diferentes, mas é inegável suas aproximações. E isso não era ao acaso, 

estava ligado ao processo que sedimentava o poder real que, como lembra Coelho, 

cobrava atitudes correspondentes ao estado da graça concedida: “Os reis governam 

pela graça de Deus, suas ações devem refletir a condição servil que os liga à 

divindade por meio do zelo pelo cumprimento em seus reinos das leis do Senhor 

(2019, p. 3).8” Cabia ao rei impor aos súditos as vontades divinas.  

A mentalidade da penitência cristã e do perdão real possui, em nossa 

percepção, uma vasta gama de trocas. Estão ambas assentadas nessa dimensão do 

medo, no primeiro caso o “medo do inferno, difundindo a ideia de que, pela graça 

divina, todo homem e toda mulher de boa vontade poderiam escapar à punição 

universal (FLECK, 2022, p. 189);” no segundo caso, estava o medo da justiça real, 

mas não se pode desconsiderar o universo mental que fervilhava e que fazia brotar 

também o medo do castigo, do inferno e do Diabo. É impossível afirmar com precisão 

quais os medos que assombravam o coração do súdito que acorria ao perdão real, se 

somente a pena, a prisão ou a morte, ou se residia também aí o medo da condenação, 

da danação. Certo é que concordamos com Huizinga, no outono da Idade Média, “não 

há um objeto ou uma ação, por mais trivial que seja, que não esteja constantemente 

relacionada com Cristo ou com a salvação” (HUIZINGA, 2021, p. 149). Era uma 

sociedade em guerra constante entre o bem e o mal. 

 

 

 
8 Do original: Los reyes gobiernan por la gracia de Dios, sus actos deben reflejar la condición 

servil que los ata a la divinidad por medio del celo al cumplimiento en sus reinos de las leyes 

del Señor 



 

 

Ismael da Silva Nunes  
Matheus da Silva Carmo 

DANDO CORPO AO DIABO: REPRESENTAÇÕES MEDIEVAIS DO TENTADOR E SUA INSERÇÃO NO 

DISCURSO DO PODER EM PORTUGAL TARDO MEDIEVAL  

80 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

CONCLUSÕES 

 

Se a história do desenvolvimento do pensamento cristão fosse representada 

como um enredo cinematográfico, Deus e Cristo ocupariam os papéis centrais de 

protagonistas, enquanto o Diabo surgiria como o antagonista de destaque — tão 

presente e significativo que, em certos momentos, parece quase ofuscar os 

protagonistas. No cristianismo, o Diabo constitui uma ferramenta simbólica 

fundamental para a afirmação do poder da Igreja, sendo, portanto, impossível ignorar 

sua importância na construção desse imaginário religioso. 

No tardo medievo, os homens e mulheres, mesmo em meio às penalidades, 

estavam afeiçoados ao pecado e muitas vezes se encontravam mais próximos do 

Diabo do que de Deus. Quando Deus falhava na ajuda, buscavam as feiticeiras que 

se valiam de poderes os quais a Igreja, de maneira generalista, colocava na condição 

de poderes diabólicos. Mesmo assim, notamos um equilíbrio em meio aos aparentes 

desequilíbrios nas crenças populares. Os portugueses quatrocentistas se 

aproximavam do pecado com muita frequência, mas ao mesmo tempo, buscavam a 

misericórdia de Deus e do Rei, que era o lugartenente de Deus na Terra.  

O poder do Diabo impressionava a sociedade medieval, principalmente no 

quatrocentos, e é justamente dessa carga imagética que notamos as linhas tênues da 

linguagem do poder. O poder de enunciação, de estabelecer discursos normativos, 

em uma instituição poderosa, a Igreja. Esse discurso era confirmado pelo poder 

temporal, em Portugal representado pela figura do Monarca.   

Nos contextos contemporâneos, embora transformado, o Diabo permanece 

simbolicamente presente. A religiosidade cristã — em suas múltiplas expressões — 

ainda lhe atribui um papel significativo. Além disso, a retórica do poder conserva 

alguns elementos do discurso religioso medieval, especialmente aqueles ligados ao 

pecado e ao medo, revelando continuidades entre imaginários antigos e práticas 

atuais. 

 

 

FONTES 

 

AGOSTINHO, Santo. Comentários sobre o Gênesis. São Paulo: Paulus, 2005. 



 

 

Ismael da Silva Nunes  
Matheus da Silva Carmo 

DANDO CORPO AO DIABO: REPRESENTAÇÕES MEDIEVAIS DO TENTADOR E SUA INSERÇÃO NO 

DISCURSO DO PODER EM PORTUGAL TARDO MEDIEVAL  

81 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

AGOSTINHO, Santo. Cidade de Deus. 2ª Ed. Vol. 2. Lisboa: Fundação Calouste 
Gulbenkianp, 2000 

AGOSTINHO, Santo. O livre arbítrio. 2ª Ed. São Paulo: Paulus, 1995 

AGOSTINHO, Santo. A Trindade. Tradução de Luiz João Baraúna. São Paulo: Paulus, 
1994. 

ATANASIO, Santo. Vida de Santo Antão. Petrópolis-RJ: Mosteiro da Virgem, 2010 

ANTÔNIO, Santo. Sermões. Petrópolis, RJ: Vozes, 2019. 

BÍBLIA de Jerusalém. Ed. Paulo Bazaglia. São Paulo: Paulus, 2002. 

Chancelaria de D. João II. Transcrição e edição coordenada por Eduardo Borges. 
1996-2000. Projeto no âmbito da Comissão Nacional para a Comemoração dos  

Descobrimentos Portugueses em parceria com o Arquivo Nacional-Torre do Tombo. 
Acesso facultado pelo Sr. Professor Dr. Luís Miguel Duarte, na FLUP. 

ORDENAÇÕES Afonsinas. 2ª Ed. 5v. Lisboa: Fundação Calouste Gulberkian, 1999. 

PLOTINO. Eneada I e II. João Pessoa: Ideia, 2021 

 

 

BIBLIOGRAFIA CITADA E CONSULTADA 

 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. 5ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

BASCHET, Jerôme. “Diabo”. In: LE GOFF, Jacques; SCHMITT, Jean-Claude (orgs.).  

Dicionário temático do Ocidente Medieval. Bauru: Edusc, 2006. 

COCCIA, Emanuelle. “Inobedientia”, o pecado de Adão e a antropologia judaico cristã, 
Signum, v. 16, n. 2, p. 310-331, 2015. 

COELHO, Maria Filomena. Las leyes de 1211: la voz del rey de Portugal al servicio 
de la concordia. Temas Medievales, v. 27, n. 1, p. 1-27, 2019 

COUSTÉ, Alberto.  Biografia do Diabo. Rio de Janeiro: Rosas do tempo, 1996. 

CRUXEN, Edson Bisso. O corpo do diabo: representações imagéticas do mal no final 
da idade média. V. 10, n. 3, 2024 

DELUMEAU, Jean. História do medo no ocidente, 1300-1800: uma cidade sitiada. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2009. 

DUARTE, Luis Miguel. “A boca do Diabo”: A blasfêmia e o direito penal português na 
baixa Idade Média. Lusitania Sacra, v. 2, n. 4, p. 91-82, 1992 

FAURE, P. “Anjos”. In: LE GOFF, Jacques; SCHMITT, Jean-Claude (Orgs). Dicionário 
Temático do Ocidente Medieval. Bauru: Edusc, 2006. V.1 



 

 

Ismael da Silva Nunes  
Matheus da Silva Carmo 

DANDO CORPO AO DIABO: REPRESENTAÇÕES MEDIEVAIS DO TENTADOR E SUA INSERÇÃO NO 

DISCURSO DO PODER EM PORTUGAL TARDO MEDIEVAL  

82 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

FLECK, Eliane Cristina D. “Medo”. In: NASCIMENTO, Mara Regina do; DILLMANN, 
Mauro (Org.). Guia didático e histórico de verbetes sobre a morte e o morrer [recurso 
eletrônico]. Porto Alegre: Casaletras, 2022. 

FLORISTÁN, Casiano. Palavras Clave sobre símbolos del cristianismo. Navarra: 
editora Verbo Divino, 2005 

HUIZINGA, Johan. O Declínio da Idade Média. 2ª Ed. Braga: Ulisseia, 1999. 

HUIZINGA, Johan. O outono da Idade Média: um estudo sobre as formas de vida, 
pensamento e arte dos séculos XVI e XV na França e nos Países Baixos. Londrina: 
Livrarias Família Cristã, 2021 

JONES, Lindsay (Ed.). Encyclopedia of Religion (2nd ed.). Detroit, MI: Macmillan 
Reference USA, 2005. 

LE GOFF, Jacques. Em busca da Idade Média: conversas com Jean-Maurice de 
Montremy. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2005. 

LE GOFF, Jacques; SCHMITT, Jean-Claude (orgs.). Dicionário temático do Ocidente 
Medieval. Bauru: Edusc, 2006. 

LIMA, Raymundo de. O Maniqueísmo: o Bem, o Mal e seus efeitos ontem e hoje.  

Espaço Acadêmico, v. 1, n. 7, p. 1-5, 2001 

MARQUES, A. H. de Oliveira. Daily Life In Portugal in the Late Middle Ages.  

Wisconwsin: The University of Wisconsin Press, 1971. 

MORAES, Gerson Leite. Os Demônios de Santo Agostinho. Revista Est. Fil. e Hist. da 
Antiguidade, Campinas, nº 30, jan-dez 2016 

NASCIMENTO, Denise da Silva Menezes. Barregania e perdão no reinado de dom  

João II. Locus: revista de história, v. 22, n. 1, p. 187-205, 2016. 

NASCIMENTO, Mara Regina do; DILLMANN, Mauro (Org.). Guia didático e histórico 
de verbetes sobre a morte e o morrer [recurso eletrônico]. Porto Alegre: Casaletras, 
2022. 

NUNES, Ismael da Silva. “Em favor do matrimônio”: práticas sexuais normativas e não 
normativas em Portugal no reinado de Dom João II. 2024. Dissertação (Mestrado em 
História) – Programa de Pós-Graduação em História, Universidade de Juiz de Fora, 
Juiz de Fora 2024.  

NUNES, Pedro Miguel Oliveira. Santos, Demônios e Pecadores: do horror do pecado 
ao milagre da santificação. (dissertação) Universidade Nova de Lisboa, (Orientador:  

Professor Doutor Lus Krus), Lisboa novembro de 2004.  

PERNOUD, Régine. Luz sobre a Idade Média. Mem Martins: Publicações Europa-
América, 1997 

RICOUEUR, Paul. O Pecado Original: Estudo de Significação. Covilhã: Lusofiapress, 
2008, p. 8. 



 

 

Ismael da Silva Nunes  
Matheus da Silva Carmo 

DANDO CORPO AO DIABO: REPRESENTAÇÕES MEDIEVAIS DO TENTADOR E SUA INSERÇÃO NO 

DISCURSO DO PODER EM PORTUGAL TARDO MEDIEVAL  

83 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

RUSSELL-WOOD, J. A. R. Centro e periferia no mundo luso-brasileiro, 1500-1808. 
Revista Brasileira de História, vol. 18, n. 36, São Paulo, 1998 

USARSKI, Frank; TEIXEIRA, Alfredo; PASSOS, João Décio (Orgs.). Dicionário de 
ciência da religião. São Paulo: Paulinas; Loyola; Paulus, 2020 

ZIERER, Adriana; MESSIAS, Bianca Trindade. Os Monges e as Viagens Imaginárias 
ao Além: a Visão de Túndalo. Brathair, [S.l.], v. 11 (2), 2011. 

 

 
 

Recebido em 19/09/2025 

Aprovado em 10/12/2025


