
 

 

DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFÍCIO PAGÃO À ORAÇÃO CRISTÃ  

DUDO OF SAINT-QUENTIN AND MAGIC: FROM PAGAN SACRIFICE TO CHRISTIAN 
PRAYER 

45 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

DETTMANN, Matheus Brum Domingues* 
https://orcid.org/0000-0002-9963-9132?lang=en 
 
RESUMO: O medievo normalmente é 
entendido como um período oposto à 
Modernidade. Assim, uma série de 
dicotomias são construídas opondo o 
homem moderno ao homem medieval. 
Uma dessas diferenças produzidas entre o 
período medieval e a Modernidade seria 
justamente a percepção do homem 
medieval e do homem moderno a respeito 
da magia e de eventos fantásticos. 
Enquanto o homem moderno demonstra 
um pensamento racional e crítico sobre tais 
eventos, o homem medieval é 
caracterizado como ingênuo. Contudo, 
essa oposição parece ocultar uma situação 
mais complexa. Este artigo busca 
demonstrar como a crença em poderes 
mágicos no medievo não se pode resumir 
em fanatismo, mas segue uma lógica 
própria que se associa com as disputas de 
poder entre a aristocracia, a Igreja e as 
comunidades pagãs remanescentes.  Para 
cumprir esse objetivo, realizaremos uma 
análise da Historia Normannorum de Dudo 
de Saint-Quentin, documento que parece 
exemplificar qual tipo de magia seria aceita 
e qual seria condenada e como essa 
diferença segue uma lógica política e 
social. 
 
PALAVRAS CHAVE: Normandia 

Medieval; Magia; Cristianismo; Paganismo; 

Dudo de Saint-Quentin. 

ABSTRACT: The Middle Ages are typically 
understood as a period opposed to 
Modernity. Thus, a series of dichotomies 
are constructed opposing modern and 
medieval man. One of these differences 
between the medieval period and 
Modernity is precisely the perception of 
medieval and modern man regarding magic 
and fantastic events. While modern man 
demonstrates rational and critical thinking 
about such events, medieval man is 
characterized as naive. However, this 
opposition seems to conceal a more 
complex situation. This article seeks to 
demonstrate how belief in magical powers 
in the Middle Ages cannot be reduced to 
fanaticism, but follows its own logic 
associated with power struggles between 
the aristocracy, the Church, and the 
remaining pagan communities. To achieve 
this objective, we will analyze Dudo of 
Saint-Quentin's Historia Normannorum, a 
document that seems to exemplify which 
type of magic would be accepted and which 
would be condemned, and how this 
difference follows a political and social 
logic. 

 
KEYWORDS: Medieval Normandy; Magic; 
Christianity; Paganism; Dudo de Saint-
Quentin.

 

 
 
 

 

INTRODUÇÃO 

 
*Doutorando em História Comparada pelo Programa de Pós-Graduação em História 

Comparada da Universidade Federal do Rio de Janeiro (PPGHC-UFRJ) e bolsista pela FAPERJ. 

E-mail: matheusbrumdettmann@gmail.com 

 



 

 

Matheus Brum Domingues Dettmann 

DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFÍCIO PAGÃO À ORAÇÃO 
CRISTÃ 

 

. 

46 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 

  Desde o Renascimento, o medievo tem sido idealizado como um período da 

história humana marcado por ignorância e fanatismo. Autores anteriores, como 

Petrarca (1304-1374), já acusavam o medievo de ser um período de atraso para o 

desenvolvimento da humanidade, ou seja, um recorte temporal marcado pela 

interrupção dos avanços civilizatórios do período greco-romano (BURKE, 2008, P.9). 

Tal pensamento foi amplamente reproduzido e retomado por autores posteriores.  

Dentro da historiografia, essa idealização da Idade Média contribuiu para a 

consolidação de certas dicotomias envolvendo o medievo e a modernidade. Graças 

aos trabalhos de autores como Jacob Burckhardt (BURKE, 2008, p.10) e sua notória 

investigação sobre o renascimento, uma oposição foi criada entre o mundo medieval 

e o mundo moderno na historiografia tradicional. Para essa História Científica, 

consagrada entre os séculos XIX e XX, o medievo, ao menos na Europa ocidental, 

seria um período de retrocesso intelectual e científico.  

Essa oposição entre o medievo e a modernidade se faz presente em diversas 

formas na literatura historiográfica. Uma delas foi abordada por Piroska Nagy e 

Damien Boquet em sua investigação sobre as emoções no medievo e o seu valor 

político e social no mundo medieval. Segundo os autores, estudos sobre emoções no 

medievo feitos anteriormente por essa historiografia tradicional tinham tendência a 

perpetuar estereótipos sobre o homem medieval e ajudavam a enraizar preconceitos 

referentes à sociedade medieval europeia (BOQUET; NAGY, 2018, p.16). 

Essas pesquisas costumam perceber as emoções no medievo como 

exageradas e fruto de descontrole. O homem medieval seria como uma criança 

incapaz de controlar suas próprias emoções (BOQUET; NAGY, 2018, p.16). Esses 

historiadores concebiam uma oposição entre emoção e razão e, para essa visão 

binária, o homem medieval, propenso a agir levado por suas emoções, seria menos 

desenvolvido no uso da razão que o homem moderno, este, por sua vez, capaz de 

suprimir e dominar suas próprias emoções pelo uso do pensamento racional. 

Como apontado por Norbert Elias, para essa corrente de pensamento, somente 

o advento da modernidade irá trazer um desenvolvimento psicológico e racional que 

cria uma distância reflexiva e a valorização do autocontrole (ELIAS, 1990, p.169). Uma 

associação é construída entre o controle e domínio sobre as próprias emoções e um 

maior grau de sofisticação intelectual. Desse modo, o homem medieval é percebido 



 

 

Matheus Brum Domingues Dettmann 

DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFÍCIO PAGÃO À ORAÇÃO 
CRISTÃ 

 

. 

47 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

como atrasado em seu desenvolvimento emocional e cognitivo. Por sua vez, o homem 

moderno seria intelectualmente e emocionalmente mais maduro e consciente, 

evidenciado por sua tendência em não agir baseado em suas emoções. 

Uma outra diferenciação importante foi imposta entre o homem medieval e o 

homem moderno pela historiografia tradicional. Tal diferenciação foi apontada por 

Michael D. Bailey, em sua investigação sobre a crença e o ceticismo medieval em 

fenômenos mágicos. Segundo o autor, outra marca importante que separa o medievo 

da modernidade é o ceticismo e a dúvida em fenômenos sobrenaturais e fantásticos 

como a magia (BAILEY, 2020, pp. 179). O uso do pensamento crítico e o ceticismo ao 

lidar com relatos mágicos se tornam uma característica importante na definição do 

homem moderno (BAILEY, 2020, pp. 181). 

Segundo Bailey, por outro lado, o homem medieval é comumente representado 

como ingênuo e propenso a acreditar em fenômenos fantásticos e maravilhosos, como 

o uso de feitiçarias e rituais mágicos (BAILEY, 2020, pp. 180). Enquanto o homem 

moderno seria dotado de uma maior sofisticação intelectual que lhe permite duvidar e 

ter uma postura cética sobre esse elemento fantástico, o homem medieval acreditava 

cegamente que a magia poderia influenciar a sua vida, por exemplo. Esse 

desencantamento do homem moderno seria um dos pontos principais que separaria 

o indivíduo medieval do indivíduo moderno.  

Contudo, essa oposição não é tão clara como os pensadores renascentistas e 

os historiadores do século XIX propunham. Como apontado por Bailey, mesmo a 

crença em poderes mágicos e seus efeitos não foi uma unanimidade ao longo do 

período medieval. O autor aponta que, ao analisarmos, por exemplo, a sociedade 

franca carolíngia, podemos encontrar momentos de maior descrença em relação a 

práticas como a feitiçaria e podemos observar a existência de personagens 

responsáveis por manifestar certo ceticismo e dúvidas ao lidar com magos dotados 

supostamente de poderes sobrenaturais (BAILEY, 2020, pp. 184). 

  Para além disso, estudando a documentação escrita desse mundo carolíngio 

entre os séculos VIII e IX, o autor consegue perceber o uso de certo senso crítico para 

identificar o que seria crível, de um ponto de vista racional, de relatos fantásticos que 

não mereciam confiança. De fato, o ceticismo parece ser uma categoria complexa de 

se estudar no medievo europeu. É consideravelmente difícil definir o que o homem 

medieval realmente pensava sobre o sobrenatural e suas manifestações. Até que 



 

 

Matheus Brum Domingues Dettmann 

DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFÍCIO PAGÃO À ORAÇÃO 
CRISTÃ 

 

. 

48 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

ponto poderia ir a suposta ingenuidade do homem medieval? Podemos apontar certo 

grau de pensamento crítico nesse medievo para definir o que era digno de ser 

acreditado e o que deveria ser submetido a intenso escrutínio e dúvidas? 

Esse artigo busca demonstrar a existência de um ceticismo pragmático 

difundido na Europa ocidental até o século XI. Certas crenças fantásticas eram 

condenadas e censuradas, enquanto outras eram permitidas e reforçadas. Essa 

situação parece estar diretamente vinculada às disputas de poder envolvendo a Igreja, 

aristocracia medieval e grupos pagãos remanescentes durante a Alta Idade Média 

europeia. 

Com essa finalidade, esse artigo procura realizar uma análise da Historia 

Normannorum de Dudo de Saint-Quentin, texto escrito no princípio do século XI sobre 

o patronato da dinastia normanda de Rouen. Em seu texto, Dudo parece nos 

apresentar um exemplo interessante de como esse ceticismo pragmático tomava 

forma em representações narrativas do período e como ele se associa aos interesses 

políticos e sociais da aristocracia franca de seu tempo. 

 

PAGANISMO, MAGIA E SACRIFÍCIO 

 

O ocidente medieval vivenciou o início de um importante fenômeno a partir do 

século VIII. Numerosos navios provenientes da Escandinávia se dirigiram aos reinos 

da cristandade ocidental. Essas expedições marítimas dedicaram-se a promover 

trocas comerciais, mas também efetuaram campanhas bélicas nos territórios cristãos 

(BAUDUIN, 2004). Esses nórdicos realizaram pilhagens e ataques em diversos 

desses reinos cristãos. Um dos reinos que foi vítima desses guerreiros escandinavos 

foi a França Ocidental. O século IX se notabilizou por múltiplas invasões nórdicas no 

território franco, um evento recorrente da chamada Era Viking (BAUDUIN, 2004). 

Diante desta conjuntura, no princípio do século X, o rei dos francos do ocidente, 

Carlos III, o Simples (879-929), decide conceder as terras da região de Rouen a uma 

dessas lideranças escandinavas: Rollo (BAUDUIN, 2004). Como parte deste acordo, 

Rollo (860-932) e seus seguidores deveriam ser batizados e se tornar vassalos do rei 

franco. Rollo seria o fundador da dinastia rollônida ou dinastia normanda de Rouen, e 

ele e seus descendentes se tornaram uma das principais linhagens aristocráticas do 



 

 

Matheus Brum Domingues Dettmann 

DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFÍCIO PAGÃO À ORAÇÃO 
CRISTÃ 

 

. 

49 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

mundo franco entre os séculos X e XII, exercendo expressiva influência no jogo de 

poder da aristocracia franca (BATES, 1994). 

O território controlado por Rollo e seus descendentes era chamado de 

Normandia em referência à forma como os francos denominavam esses homens do 

norte: normanni ou nordmanni. Essa Normandia medieval teve uma considerável 

expansão territorial no decorrer dos séculos X e XI (BATES, 1994). Entretanto, mesmo 

com o avanço territorial, a dinastia normanda ainda tinha que enfrentar um desafio: 

legitimar sua posição como membro da nobreza franca cristã. 

Se analisarmos a literatura do período, é possível perceber que, embora a 

influência normanda crescesse no mundo franco, os soberanos de Rouen ainda eram 

retratados de forma similar aos bárbaros escandinavos que haviam devastado o reino 

franco anteriormente. Autores como Flodoardo de Reims e Richer de Reims fazem 

pouca distinção entre Rollo e outras lideranças escandinavas de seu tempo 

(SHOPKOW, 1997). Isso parece sugerir a existência de certa inconformidade por 

parte desta nobreza franca em aceitar a linhagem de Rollo como parte legítima de seu 

grupo social. 

   Era necessário combater essa desconfiança difundida contra os normandos. 

Um dos caminhos para a conquista deste objetivo era pela escrita de uma narrativa 

normanda sobre a trajetória de sua dinastia e de seus soberanos. O projeto se tornou 

realidade no primeiro quarto do século XI pela pena de Dudo de Saint-Quentin, um 

cônego picardo que havia vivido na corte de Rouen na segunda metade do século X 

(MCNAIR, 2015, p.312).  

Como apontado pelo próprio Dudo, ele fora enviado à Normandia por Adalberto 

de Vermandois (930-987), o seu senhor suserano (DUDO DE SAINT-QUENTIN, 1865, 

p.118). Adalberto, como membro da linhagem de Vermandois, estava intimamente 

associado à dinastia régia carolíngia, e o fim do governo carolíngio na França ocidental 

colocou Adalberto em uma situação política delicada com a nova casa régia 

(SHOPKOW, 1997). Os normandos, por sua vez, aparentavam possuir boas relações 

com o novo rei, Hugo Capeto (941-996). Adalberto esperava que Dudo conseguisse 

o apoio do soberano normando, Ricardo I (933-996), em sua tentativa de obter a 

confiança do novo rei, Hugo I. 

Ricardo I teria manifestado o desejo de que Dudo escrevesse um relato sobre 

certos aspectos do governo de seu avô, Rollo, porém, Ricardo faleceu antes que Dudo 



 

 

Matheus Brum Domingues Dettmann 

DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFÍCIO PAGÃO À ORAÇÃO 
CRISTÃ 

 

. 

50 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

escrevesse tal obra. Dudo foi, então, solicitado pelo filho e herdeiro de Ricardo I, seu 

homônimo, Ricardo II (970-1026), o bom, para produzir uma obra textual que 

descrevesse a vida e o governo dos três primeiros soberanos normandos: Rollo, 

Guilherme I espada-longa e Ricardo I, o destemido (MCNAIR, 2015, p.313). 

Como apontado por Leah Shopkow (1997), o cristianismo é uma peça central 

no trabalho de Dudo. Dudo precisa legitimar a posição de Rollo e seus descendentes 

como parte da cristandade franca, e isso significa representar esse soberano 

normando como um perfeito exemplo de soberano cristão e defensor da fé cristã. A 

fim de refutar qualquer possível questionamento sobre a fé desses normandos, Dudo 

precisa construir a imagem de um soberano normando que não apenas se porta como 

um governante cristão e virtuoso, mas que defende e promove a expansão dessa fé. 

Porém, a empreitada de Dudo enfrenta um grave obstáculo: Rollo era originalmente 

pagão. Como uma linhagem originalmente pagã pode se tornar uma importante 

liderança cristã nesse medievo? 

Como demonstrado por Shopkow, para contornar essa dificuldade, Dudo utiliza 

um artifício literário interessante: um sonho profético (SHOPKOW, 1997, p.68). Dudo 

conta como Rollo, antes de ser batizado, havia viajado até a Inglaterra, onde se aliou 

a um rei local e lutou ao seu lado. Após esses eventos, Rollo teria tido um sonho. 

Intrigado por esse sonho, Rollo indaga aos presentes se eles saberiam o significado 

de seu sonho. Um homem interpreta o sonho como uma profecia de que Rollo iria se 

converter à fé cristã (DUDO DE SAINT-QUENTIN, 1865, p.148). 

 Esse recurso permite a Dudo conceber a figura de Rollo como um líder 

elogiável e até mesmo exemplar em suas ações ao longo de sua narrativa, mesmo 

antes de seu batismo. Toda a trajetória de Rollo enquanto pagão se torna um relato 

de seu caminho rumo à conversão já prometida e à salvação de sua alma e de seus 

seguidores. Entretanto, como abordado por Georges Duby, o passado pagão 

normando traria outras dificuldades para Dudo. Como apontado por Duby, é notória a 

existência de certos costumes entre a dinastia normanda que parecem ser uma 

herança de um passado nórdico não cristão (DUBY, 1995).  

O autor aponta a questão do concubinato normando como uma marca aparente 

deste passado pagão e um desafio considerável para o trabalho de Dudo (DUBY, 

1995). Os primeiros soberanos normandos do século X não apenas tomaram 

concubinas, como fizeram de seus filhos dessas relações ilícitas e ilegítimas, aos 



 

 

Matheus Brum Domingues Dettmann 

DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFÍCIO PAGÃO À ORAÇÃO 
CRISTÃ 

 

. 

51 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

olhos da Igreja, seus herdeiros e sucessores. Segundo Duby, essa prática seria um 

problema para Dudo (DUBY, 1995). Como o autor pode defender a cristandade de 

seus patronos se estes mantêm tais relações pecaminosas e ilícitas herdadas de uma 

tradição pagã? E, para além disso, como ele pode elogiar uma linhagem fruto de 

relações ilícitas e condenadas pela Igreja?  

Não é apenas necessário que Dudo demonstre que Rollo e seus descendentes 

haviam se convertido em cristãos, também era de vital importância confirmar que eles 

tinham abandonado em definitivo os costumes pagãos herdados do mundo 

escandinavo pré-cristão. Nesse ponto, a magia e suas manifestações acabam 

ganhando certo grau de relevância na narrativa de Dudo, graças, sobretudo, à sua 

associação com as crenças pagãs escandinavas pré-cristãs. 

Como foi abordado por Bailey, certas formas de feitiçaria já eram reconhecidas 

desde o período clássico. Rituais praticados com o intuito de obter os mais diversos 

efeitos mágicos já eram amplamente conhecidos no mundo pagão greco-romano 

(BAILEY, 2001, pp. 963). Esses rituais podiam ser feitos para garantir proteção contra 

possíveis infortúnios ou para prejudicar outras pessoas de formas variadas. A crença 

na eficácia dessas práticas levava mesmo à existência de leis punindo a feitiçaria 

usada para causar mal a outros indivíduos (BAILEY, 2001, pp. 963). 

Desse modo, esses rituais mágicos de feitiçaria eram uma face importante da 

religiosidade greco-romana. Algo similar parece ser observável se analisarmos as 

comunidades escandinavas pré-cristãs. Como apontado por Suênia de Souza 

Amorim, em sua dissertação de mestrado, é uma tarefa difícil tentar separar magia e 

religião nessas sociedades nórdicas, uma vez que as duas categorias constantemente 

se intercalam e se cruzam (AMORIM, 2013, pp. 24). 

Assim, a oposição concebida entre religião e magia, defendida por pensadores 

como Émile Durkheim (1996, p.18), não parece se aplicar tão satisfatoriamente às 

comunidades escandinavas pré-cristãs. A linha que separa as duas categorias nessa 

sociedade é tênue e ambos podem ser entendidos como parte da religiosidade 

nórdica. Ainda segundo Suênia Amorim, não podemos esperar encontrar uma religião 

centralizada com livros e dogmas bem estruturados no contexto nórdico pagão 

(AMORIM, 2013, pp. 25). As manifestações religiosas desses pagãos escandinavos 

parecem se pautar majoritariamente em práticas ritualísticas que têm o uso da magia 

como uma de suas principais essências. 



 

 

Matheus Brum Domingues Dettmann 

DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFÍCIO PAGÃO À ORAÇÃO 
CRISTÃ 

 

. 

52 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Uma prática que parece ter sido de notória importância para os pagãos 

escandinavos parece ter sido o ritual de sacrifício. Como elaborado por Johnny 

Langer, os sacrifícios eram a forma mais conspícua para estabelecer uma 

comunicação com os deuses (LANGER, 2023). Dessa forma, os sacrifícios permitiam 

estabelecer um elo entre os humanos e o divino que podia ser usado para solicitar 

formas de interferência no mundo natural, seja para obter proteção ou para causar 

malefícios a outras pessoas. 

  Segundo o autor, esses sacrifícios ou blót, como eram chamados, poderiam ser 

feitos em templos específicos ou dentro das casas e eram eventos de característica 

sazonal. Existiam três datas de grande importância para a execução desses 

sacrifícios: o solstício de inverno (para garantir um ano próspero), o meio do inverno 

(para garantir fertilidade e fecundidade) e o início do verão (para garantir sucesso nas 

expedições marítimas). 

Assim, o blót seria uma forma de comunicação e interação com as divindades 

comumente praticada a fim de obter prosperidade ou proteção. Segundo Hilda 

Davidson (2004), um dos momentos mais essenciais dessa prática era o banquete 

posterior, no qual se comia a carne do animal imolado. Esse banquete seria um ato 

de comunhão com as próprias divindades. 

Dessa forma, parece evidente que o blót consistia em um ritual com intuito de 

conseguir, efetivamente, o domínio sobre fenômenos incontroláveis, como, por 

exemplo, manifestações climáticas. O sacrifício de animais era feito para garantir boas 

colheitas e evitar secas e inundações. Parece correto afirmar que o blót pode se 

encaixar como um tipo de prática mágica que visava obter uma intervenção 

sobrenatural nos assuntos “mundanos”. 

O sacrifício ritualístico de animais está registrado nas sagas literárias nórdicas 

e parece ser comprovado pela existência de evidências arqueológicas (LANGER, 

2023). Embora não fosse tão comum, a arqueologia também parece confirmar a 

ocorrência de sacrifícios humanos que podem ser encontrados na Dinamarca, por 

exemplo, datando desde a Idade do Bronze (LANGER, 2023). Esses sacrifícios 

humanos estão registrados em crônicas cristãs, como as narrativas de Adão de 

Bremen e de Ibn Fadlan, e, normalmente, as vítimas eram mulheres, criminosos ou 

crianças. Langer aponta uma possível preferência pelo sacrifício de mulheres 



 

 

Matheus Brum Domingues Dettmann 

DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFÍCIO PAGÃO À ORAÇÃO 
CRISTÃ 

 

. 

53 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

escravizadas que teriam um valor menor na hierarquia dessa sociedade escandinava 

(LANGER, 2023). 

Além disso, o autor chama a atenção para a inexistência de uma profissão 

sacerdotal destinada à realização da cerimônia. O papel do blótmadðr ou do oficiante 

seria tomado por líderes locais, como o goðI da Islândia, mas sem que fosse 

necessária uma investidura ou juramento para assumir a função (LANGER, 2023). 

Essa função não parece ter se configurado em um grupo social próprio ou fazer parte 

de algum mecanismo institucional bem delimitado, como as estruturas eclesiásticas 

da cristandade europeia. 

Este ritual de sacrifício era dividido em três etapas principais: a chacina ou 

högg, na qual as vítimas eram abatidas pelo oficiante diante das imagens dos deuses; 

o borrifamento ou rjóða, no qual o sangue da vítima era coletado e borrifado na 

multidão e espalhado no altar e nas paredes do recinto; por fim, o evento era finalizado 

pela execução de um banquete ou blótveizla, em que ocorria a consagração da 

cerveja (LANGER, 2023). 

O blót era uma prática pública, coletiva e sazonal e, como tal, se tornou um 

importante ritual político e social na sociedade escandinava, sendo responsável pela 

reprodução de valores sociais e resolução de conflitos, por exemplo (LANGER, 2023). 

Contudo, a sua motivação primária, como está exemplificado em diversos momentos 

nas sagas, era obter efeitos mágicos similares às feitiçarias que existiam 

anteriormente no mundo greco-romano. 

 

O CRISTIANISMO E A MAGIA PAGÃ 

 

Parece certo dizer que as sociedades pré-cristãs abordadas até aqui tinham a 

magia como um elemento importante de suas religiosidades. Rituais e cerimônias 

eram praticados para conseguir efeitos fantásticos e alterações no mundo natural.  A 

associação de feitiçarias e rituais mágicos com essas sociedades pagãs também 

parece ser um ideal reforçado pelo próprio avanço da cristandade na Europa e pela 

interação da Igreja medieval com as comunidades pagãs remanescentes. 

Entretanto, como os cristãos percebiam essa magia pagã? Qual era a posição 

da Igreja sobre essas práticas? Essa magia pagã era objeto de medo ou aversão? 

Segundo Michael D. Bailey (2020, pp. 183), no reino franco carolíngio dos séculos VIII 



 

 

Matheus Brum Domingues Dettmann 

DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFÍCIO PAGÃO À ORAÇÃO 
CRISTÃ 

 

. 

54 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

e IX, o posicionamento defendido pelos eclesiásticos e pelas autoridades da Igreja 

parece ser de descrença nos efeitos dessa magia. Para estas autoridades, tais 

fenômenos se tratavam de ilusões e engodos feitos pelos demônios e criaturas 

malignas para enganar essas pessoas, visto que a única forma de obter tais efeitos 

milagrosos era por meio do poder de Deus (BAILEY, 2020, p.188). 

Para além disso, esses demônios e espíritos malignos só poderiam exercer 

qualquer tipo de poder sobrenatural com a permissão de Deus, assim, até mesmo o 

poder de tais criaturas provém de Deus e segue a vontade divina Dele (BAILEY, 2020, 

pp. 188). O autor aponta, por exemplo, a passagem bíblica do Salmo 77, na qual se 

pode ler que, durante as pragas do Egito, o Senhor teria lançado sua fúria pela ação 

de anjos malignos. Assim, estas criaturas malignas somente teriam poder para 

cumprir a vontade de Deus e com a sua permissão (BAILEY, 2020, p.189). 

O autor menciona, por exemplo, uma referência na documentação carolíngia 

apontando a existência de certas mulheres que diziam vagar durante a noite seguindo 

a comitiva da deusa pagã Diana (BAILEY, 2020, pp. 183). Ao invés de perceber tais 

mulheres como feiticeiras ou hereges que deveriam ser executadas, os textos 

parecem preferir representar essas mulheres como vítimas que haviam sido 

confundidas pela ação de demônios. Esses demônios se dedicavam a enganar tais 

mulheres por meio de ilusões e tentações. A posição destes documentos parece 

defender a necessidade de uma política de correção e educação e não o uso de 

punições excessivamente rigorosas.  

Bailey (2020, p.184) nos apresenta uma situação muito interessante ocorrida 

entre os anos finais da vida de Carlos Magno (748-814) e os primeiros anos do 

governo de seu filho, Luís, o Piedoso (778-840). Um homem de nome Agobardo, 

proveniente da Espanha, havia se deslocado até a França carolíngia, onde adquiriu 

considerável prestígio. Esse reconhecimento lhe permitiu alcançar a posição de 

arcebispo de Lyon. Agobardo se deparou com um fenômeno intrigante nas terras sob 

sua jurisdição. O novo arcebispo se deparou com a existência de pessoas que diziam 

ter poder para causar tempestades ou proteger as colheitas da ação de tais tormentas 

(BAILEY, 2020, pp. 183).  

Agobardo alega que a população de Lyon acreditava na existência de um reino 

mágico chamado Magonia (BAILEY, 2020, pp. 185). Os habitantes da Magonia se 

locomoviam pelo ar por meio de navios e pagavam a magos, conhecidos como 



 

 

Matheus Brum Domingues Dettmann 

DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFÍCIO PAGÃO À ORAÇÃO 
CRISTÃ 

 

. 

55 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

tempestarii, para invocar tempestades (BAILEY, 2020, pp. 185). As colheitas afetadas 

por essas tempestades seriam posteriormente recolhidas e levadas para a Magonia 

(BAILEY, 2020, pp. 185). Diante disso, certos homens percorriam a região cobrando 

um valor do povo local para garantir a segurança de suas produções agrárias contra 

a ação destes magos maliciosos. 

Agobardo, então, movido por sua grande indignação com o caso, escreve uma 

obra dedicada a condenar e censurar não apenas as pessoas que fazem tal prática, 

mas também os indivíduos ingênuos que acreditam em seus efeitos. O texto de 

Agobardo, De grandine et tonitrus, se inicia adotando um formato similar a um sermão 

público, com marcas evidentes de uma narrativa oral, e finaliza seguindo o modelo de 

um tratado religioso, com uma linguagem mais culta e sofisticada (BAILEY, 2020, pp. 

184).  

O objetivo principal do texto de Agobardo é demonstrar que apenas Deus pode 

interferir e realizar mudanças climáticas e que tal poder estaria além das capacidades 

humanas (BAILEY, 2020, p.189). Para defender seu argumento, Agobardo usa 

exemplos bíblicos, como a passagem encontrada no livro de Êxodo, na qual Deus 

envia tempestades como uma das pragas do Egito, enquanto os magos do faraó não 

puderam replicar tal feito (BAILEY, 2020, p.187). 

Bailey aponta para uma possível contradição de Agobardo neste ponto. 

Segundo o autor, se tomarmos passagens da própria Bíblia, como o livro de Jó ou o 

Salmo 77, podemos observar passagens nas quais criaturas como demônios e anjos 

malignos usam poderes fantásticos para causar mal às pessoas (BAILEY, 2020, pp. 

188). Contudo, para Agobardo, isso não parece contradizer seu posicionamento. Até 

mesmo a atuação desses seres somente é possível com a permissão e seguindo a 

vontade de Deus (BAILEY, 2020, pp. 188). Assim, eles próprios seriam agentes do 

poder de Deus que estariam realizando a vontade Dele. Suas ações não seriam 

paralelas, mas todo o seu poder e autoridade viriam do próprio Deus. 

 O autor também tenta defender sua posição por meio do uso de argumentos 

racionais e lógicos, seguindo uma linha de pensamento próxima do que a 

historiografia do século XIX reconheceria como típica de um homem moderno e 

oposta à mentalidade ingênua do mundo medieval (BAILEY, 2020, p.184). Ele 

questiona o porquê desses magos cobrarem para causar tempestades e prejudicar as 

colheitas quando eles poderiam obter um lucro ainda maior oferecendo seu poder 



 

 

Matheus Brum Domingues Dettmann 

DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFÍCIO PAGÃO À ORAÇÃO 
CRISTÃ 

 

. 

56 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

sobre o clima para auxiliar os camponeses (BAILEY, 2020, p.192). Esses magos 

também poderiam usar seus poderes para efetuar malefícios mais diretos contra as 

populações locais. O excesso de limitações às ações desses magos, aliado à 

inexistência de testemunhas desses feitos fantásticos, parece, aos olhos de 

Agobardo, confirmar a falsidade de seus poderes mágicos.   

Segundo Agobardo, somente Deus teria condição de controlar tempestades ou, 

então, pessoas investidas com o poder de Deus que estão exercendo a vontade Dele 

(BAILEY, 2020). Esse último seria o caso de santos e pessoas virtuosas, ou seja, 

figuras opostas a esses magos que se aproveitavam da ingenuidade popular. O 

arcebispo não condena apenas esses feiticeiros enganadores, mas também as 

pessoas ignorantes que acreditam neles (BAILEY, 2020, p.185). 

Essa posição de Agobardo parece se relacionar com uma visão mais geral e 

abrangente da Igreja franca sobre essas práticas mágicas. Essa relação se torna 

notória quando observamos a correlação entre esta posição da Igreja com o contexto 

político e social carolíngio. James Palmer, analisando fontes carolíngias dos séculos 

VIII e IX, realizou uma pesquisa que pode ajudar a elucidar essa problemática 

envolvendo a Igreja carolíngia e magia pagã. 

Palmer, em seu estudo, tenta definir o que seria o paganismo por meio da 

documentação franca carolíngia. A conclusão a que o autor chega é que não existe 

uma definição exata do pagão nesses textos (PALMER, 2007). O pagão é construído 

como uma oposição ao ideal de cristão defendido pelos autores; dessa forma, sua 

função na narrativa é ser o contraponto pecaminoso ao ideal virtuoso de cristão 

(PALMER, 2007). Os autores não se preocupam em descrever de forma substancial 

essas comunidades e se limitam majoritariamente a tomar emprestado descrições de 

autores anteriores como Cesário de Arles (470-542) (PALMER, 2007, pp. 413). 

A principal consequência disso é que, enquanto Carlos Magno submete os 

pagãos ou não cristãos saxões, os textos equiparam esses pagãos e suas expressões 

religiosas à cultura romana pré-cristã, por exemplo (PALMER, 2007, p.405). Os 

deuses, os rituais e as práticas religiosas são descritos da mesma forma que autores 

anteriores descrevem os ritos e crenças greco-romanos (PALMER, 2007, p.412). 

Assim, não existe uma preocupação consistente em registrar a figura desse pagão 

saxão como uma comunidade singular. Como dito anteriormente, todos os pagãos 

são o oposto ao ideal virtuoso de cristão e isso os torna pagãos. 



 

 

Matheus Brum Domingues Dettmann 

DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFÍCIO PAGÃO À ORAÇÃO 
CRISTÃ 

 

. 

57 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

O autor também aponta um outro ponto de suma importância. É muito provável 

que estes autores não estivessem escrevendo para converter ou orientar a conversão 

de pagãos, mas sim evitar a sobrevivência de práticas e rituais pagãos dentro das 

comunidades cristãs. Como dito por Peter Brown (2012), o paganismo não seria mais 

o problema e sim a pobre educação religiosa. Palmer menciona como, mesmo após 

a conversão, práticas pagãs estavam sendo mescladas nessas novas comunidades 

cristãs, como até mesmo a realização de sacrifícios em santuários dedicados a santos 

(PALMER, 2007, pp. 407). 

Essa corrupção e desvio dos dogmas da Igreja eram o comportamento 

realmente inaceitável para essas figuras eclesiásticas. Assim, a defesa da ineficiência 

desses rituais mágicos e a censura àqueles que realizam e acreditam em seus efeitos 

parece diretamente ligada ao embate da Igreja em garantir o abandono dessas 

práticas populares pagãs.  

BaiIey aponta uma possibilidade interessante a esse respeito no caso de 

Agobardo. Segundo ele, no período, além dos magos, a própria Igreja foi responsável 

pela criação de ritos eclesiásticos pedindo a Deus pela proteção das colheitas e clima 

favorável ao cultivo (BAILEY, 2020, p.185). A atividade desses magos estaria 

competindo diretamente com a Igreja pelo controle do imaginário popular. Condenar 

a magia pagã como ineficiente é também reforçar o valor e a verdade do poder de 

Deus e de seus representantes na Terra, ou seja, da Igreja e dos eclesiásticos. 

 

CRISTIANISMO, MAGIA E PAGANISMO NA HISTORIA NORMANNORUM 

 

  Diante disso, Dudo de Saint-Quentin nos traz um exemplo que ilustra bem essa 

oposição e que reafirma os dogmas e a posição da Igreja. Na obra de Dudo, a magia 

pagã e o poder de Deus são confrontados, e a mensagem parece condizer com a 

tradição que a literatura carolíngia parece reproduzir. No início de sua narrativa, Dudo 

tenta justificar o início dos ataques nórdicos na França. O autor conta como, por meio 

de relações pecaminosas e ilícitas, a população em suas terras teria crescido 

exageradamente, o que levou a um aumento nos conflitos e disputas de poder (DUDO 

DE SAINT-QUENTIN, 1865, pp. 130).  



 

 

Matheus Brum Domingues Dettmann 

DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFÍCIO PAGÃO À ORAÇÃO 
CRISTÃ 

 

. 

58 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Como uma solução, os jovens foram expulsos das terras de seus pais para 

tentar fortuna nos reinos além-mar. O que chama a atenção é que, antes da partida 

desses jovens escandinavos, Dudo menciona como eles realizam um sacrifício a fim 

de assegurar um clima favorável para sua viagem e evitar perigos (DUDO DE SAINT-

QUENTIN, 1865, P. 133). Dudo ilustra de maneira bastante vívida como esses 

nórdicos fazem a imolação de vítimas humanas para garantir um controle sobre o 

clima, como pode ser lido na passagem abaixo: 

 

Além disso, como conclusão de suas expulsões e partidas, eles, em algum 
momento futuro, ofereceram sacrifícios, venerando seu deus Thor. Não o 
apaziguaram com alguma oferenda de gado, ovelhas, vinho ou grãos, mas 
sacrificaram sangue humano, considerando-o a mais preciosa de todas as 
oferendas. Portanto, de acordo com a determinação prévia de um sacerdote 
adivinho, várias vítimas seriam simultaneamente golpeadas de forma 
abominável na cabeça por uma junta de bois e, uma vez que o cérebro de 
qualquer um que tivesse sido escolhido por sorteio naquela terra fosse 
despedaçado por um único golpe, esse alguém seria jogado ao chão e o 
filamento do lado esquerdo de seu coração, ou seja, o vaso sanguíneo, seria 
caçado. Sujando suas próprias cabeças e as de seus seguidores, como é seu 
costume, com seu sangue drenado, eles rapidamente lançam as velas de 
lona de seus barcos aos ventos e, achando que apaziguaram os ventos com 
tal atividade, eles rapidamente manejam os remos de seus barcos.1 (DUDO 
DE SAINT-QUENTIN, 1865, pp. 133) (Tradução nossa). 

 

Posteriormente na narrativa, Dudo conta como Rollo, o fundador da dinastia 

normanda, após ser obrigado a deixar suas terras e passar uma estadia na Inglaterra, 

se desloca até o reino da Francia. Contudo, durante a passagem para o continente, 

Rollo e seus seguidores são acometidos por uma violenta tempestade (DUDO DE 

SAINT-QUENTIN, 1865, pp. 152). A sua segurança só é garantida quando Rollo pede 

a interferência e piedade de Deus, como pode ser lido abaixo: 

  

O céu ressoou com clarões cada vez mais frequentes, e uma noite negra de 
sombras espessas se estendeu sobre eles. Com os remos rachados, as velas 
não conseguem suportar o frenesi dos ventos. Assim, esgotadas suas forças, 
elas entregam todo o controle aos ventos. Os navios se movem de um lado 
para o outro, de um lado para o outro, como se atravessassem montanhas e 

 
1 “Caeterum in expletione suarum expulsionum atque exituum; sacrificabant olim uenerantes 

thur deum suum. Cui non aliquod pecudum neque pecorum. nec liberi patris. nec cereris 

litantes donum sed sanguinem mactabant humanum holocaustorum omnium putantes 

preciosissimum eo quod sacerdote sortilogo predestinante iugo boum una uice diriter 

iacebantur in capite collisoque unicuique singulari ictu; sorte electo celebro sternebatur in 

tellure perquirebaturque leuorsum fibra cordis scilicet uena. Cuius exausto sanguine ex more 

sua suorumque capita linientes librant caeleriter nauium carbasa uentis illosque tali negotio 

putantes placare uelociter nauium insurgebant remis.” 



 

 

Matheus Brum Domingues Dettmann 

DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFÍCIO PAGÃO À ORAÇÃO 
CRISTÃ 

 

. 

59 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

vales. E ameaçavam a todos com morte súbita. Então, com as mãos 
estendidas, Rollo deitou-se prostrado sobre o navio e, com voz humilde, 
proferiu palavras como estas: Deus Todo-Poderoso que enche os céus de 
luz, tu que ocupas o céu e a terra por toda a eternidade e cuja vontade divina 
abrange todas as coisas em sua eterna transformação, tu que, através do 
dom de uma visão, desejas que eu, o inquieto, cheio dos vícios do pecado e 
da impureza, me torne cristão no curto curso de transformação do tempo 
futuro, recebe estes desejos de boa vontade e, bondosamente, favorece 
estas orações e, tendo acalmado suas destruições, reprime as ondas ferozes 
e, nos arrebatando destes infortúnios e deste esforço, suavizando, domando, 
contendo e acalmando as profundezas2(DUDO DE SAINT-QUENTIN, 1865, 
pp.152) (Tradução nossa). 

 

A contraposição entre essas duas passagens não é apenas fundamental para 

os objetivos de Dudo como para os próprios objetivos da Igreja franca entre os séculos 

X e XI. Como afirmado anteriormente, uma das principais preocupações de Dudo, em 

sua narrativa, é garantir a representação dos soberanos normandos como legítimos 

governantes cristãos, e essa passagem parece contribuir significativamente para este 

objetivo. 

Rollo, que ainda não fora batizado, ou seja, ainda estava no erro do paganismo, 

se põe a pedir a intervenção divina não das divindades pagãs, mas do Deus cristão. 

Somente quando Rollo aceita o poder do Deus cristão e pede sua intercessão é que 

ele e seus seguidores são salvos do desastre. Dudo não chega a mencionar a 

realização de sacrifícios por parte de Rollo. Seria muito prejudicial a seus objetivos 

incluir uma passagem na qual Rollo sacrifica animais ou humanos e apenas reforçaria 

o preconceito franco com os normandos, porém, parece coerente inferir que Rollo e 

seus seguidores tenham praticado atos similares aos outros jovens guerreiros que 

deixavam as terras escandinavas.  

É extremamente provável que Rollo tenha participado de um blót ritualístico, 

como o relatado no início da narrativa, para garantir boas condições climáticas e 

prosperidade em sua viagem. Contudo, mesmo com essas práticas pagãs, Rollo ainda 

 
2 “Coelum crebrescentibus fulgoribus intonuit densarumque tenebrarum nox atra illis incubuit. 

Remis confractis uentorum rabiem uela ferre non possunt. Itaque uiribus exaustis omnia uentis 

permittunt. Huc illucque naues quasi per montes et ualles fluctuant. Mortemque repentinam 

omnibus intentant. Tunc Rollo protensis manibus prostratus incubuit naui humilique uoce talia 

profudit: O deus omnipotens coelestia lumine complens Qui celum terramque tenes per secula 

cuius Numen et aeterno complectens omnia giro Infestum uitiis peccati et fece repletum Qui 

me christicolam fieri uis munere uisi Temporis exiguo cursu uuoluente futuri Suscipe uota libens 

precibusque fa benignus Fluctus sedastisque feros compesce ruinis Casibus eripiens istis nos 

atque labore Comprime demulcens mitescens atque serena Vndantem nimium uiolento 

turbine pontum.” 



 

 

Matheus Brum Domingues Dettmann 

DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFÍCIO PAGÃO À ORAÇÃO 
CRISTÃ 

 

. 

60 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

assim é vítima dessa devastadora tempestade. Essa tempestade só é efetivamente 

controlada e modificada pelo poder de Deus, do Deus cristão, e qualquer existência 

maligna apenas pode exercer poder de modo a cumprir a vontade de Deus. Apenas o 

poder de Deus pode alterar o clima, uma potência que está além das capacidades 

humanas e inclusive dos tais magos pagãos. 

Essa passagem se torna ainda mais interessante se tomarmos o trecho anterior 

do relato de Dudo. Neste trecho, Dudo afirma que a tempestade foi causada por 

espíritos invejosos que temiam a conversão e o batismo iminente de Rollo e seus 

seguidores e invejavam a glória que eles obteriam, glória essa que esses próprios 

seres haviam perdido (DUDO DE SAINT-QUENTIN, 1865, pp. 152). 

Dudo não elabora muitos detalhes sobre a natureza desses seres, se seriam 

anjos que haviam caído da graça de Deus. Porém, uma afirmação pode ser feita: 

esses seres apenas poderiam realizar tal ação se estivessem incutidos com o poder 

de Deus e com sua aprovação. Assim, a própria ocorrência da tempestade que quase 

destrói os navios de Rollo também seria parte da vontade de Deus e dos planos de 

Deus para Rollo. 

Esses espíritos malignos parecem cumprir o papel de instar Rollo a 

efetivamente aceitar o poder de Deus e a verdade do cristianismo. Rollo precisa 

aceitar seu destino, que já havia sido apresentado a ele por meio de seu sonho. Isso 

parece ser corroborado pelo fato de, na narrativa, a tempestade cessar tão logo Rollo 

roga ao Deus cristão. Parece condizente com a tradição literária carolíngia pensar que 

tanto a tempestade quanto o seu apaziguamento são realizações da vontade de Deus 

e apenas possíveis por sua intercessão e fruto do poder Dele. 

Dudo reforça a superioridade do poder de Deus e da própria Igreja cristã, ao 

mesmo tempo que expõe a ineficiência e o erro das crenças pagãs. Mesmo confiando 

em seus rituais sangrentos para lhes garantir proteção e segurança, esses se 

mostram ineficientes diante dos planos do Deus cristão. Toda ação sobrenatural ou 

com efeitos mágicos só é possível pelo poder Dele e seguindo a vontade Dele a fim 

de cumprir os planos da providência divina, o que, na obra de Dudo de Saint-Quentin, 

é conduzir até a aceitação do cristianismo por Rollo e a salvação de sua alma por 

meio de seu batismo posterior. 

 

 



 

 

Matheus Brum Domingues Dettmann 

DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFÍCIO PAGÃO À ORAÇÃO 
CRISTÃ 

 

. 

61 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O mundo carolíngio nos apresenta uma dinâmica interessante a respeito do 

entendimento sobre poderes mágicos e efeitos sobrenaturais. Em um período no 

qual a cristandade franca era confrontada com crenças e rituais mágicos pagãos, 

seja pelas guerras contra os saxões ou pelas invasões escandinavas posteriores, se 

torna fundamental para a Igreja afirmar a superioridade e supremacia do poder do 

Deus cristão sobre essas crenças errôneas pagãs. 

Essa afirmação é feita pela condenação e censura não apenas dessas práticas, 

mas do próprio ato de acreditar em sua eficiência. O cristianismo, e a igreja de forma 

mais específica, busca monopolizar todo poder efetivo capaz de realizar ações 

mágicas. Qualquer ação envolvendo poderes mágicos somente é possível pela 

vontade e permissão de Deus e mesmo criaturas malignas somente podem agir por 

meio do poder de Deus e como instrumentos da vontade Dele. 

Nesse contexto, Dudo nos apresenta uma obra de singular valor. O autor, 

precisando demonstrar como os soberanos da dinastia normanda são legítimos 

governantes cristãos que abandonaram em definitivo o erro do paganismo, toma uma 

decisão narrativa interessante. Dudo apresenta Rollo, um líder ainda pagão e, 

provavelmente, praticante da ritualística da magia pagã, sendo vítima da ação de 

espíritos malignos que causam uma terrível tempestade contra suas embarcações. 

Tempestade essa que só se acalma com o reconhecimento do poder do Deus cristão 

por Rollo e a intervenção Dele. 

Não é o blót ou qualquer outra forma ritual pagã que salva Rollo e seus 

seguidores. É a intervenção divina do Deus cristão. A própria tempestade só é 

possível por meio do poder e da vontade de Deus. Toda a passagem parece seguir 

os planos de Deus com perfeição para levar até a conclusão ideal: Rollo e seus 

seguidores nórdicos abandonarem o erro do paganismo e aceitarem a salvação de 

Jesus Cristo. Ao fazer isso, Rollo parece aceitar também a superioridade do poder de 

Deus sobre suas antigas crenças pagãs e a necessidade de abandoná-las.  

Assim, o plano de Deus se concretiza. Rollo e seus seguidores abandonaram 

a ilusão enganosa do paganismo e abandonaram seus rituais mágicos. Rollo encontra 

a salvação de sua alma pela sua conversão. Conversão que segue a vontade de Deus 

e que já era prometida desde o seu sonho na Inglaterra. Rollo se torna cristão porque 



 

 

Matheus Brum Domingues Dettmann 

DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFÍCIO PAGÃO À ORAÇÃO 
CRISTÃ 

 

. 

62 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Deus assim o quis e, pela vontade Dele, Rollo chega até a França, é batizado e se 

torna o governante da Normandia.  

Todos esses acontecimentos seguem a vontade de Deus e somente são 

possíveis pela sua intervenção. Dessa forma, a posição desses normandos como 

membros dessa cristandade e dessa elite franca não deve ser questionada, uma vez 

que é fruto da vontade divina de Deus e uma consequência da ação de Seu poder. 

 

REFERÊNCIAS  

 

AMORIM, Suenia de Sousa.Mito, magia e religião na volsunga saga: um olhar sobre 
a trajetória mítica do herói Sigurd. Dissertação (mestrado em ciências das religiões)-
Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2013. 

BAILEY, Michael. From sorcery to witchcraft:Clerical conceptions of magic in the Later 
Middle Ages. Speculum, vol. 76, 4, 2001, pp. 960-990. 

BAILEY, Michael. Magic and Disbelief in carolingian Lyon. In:CONTI, Fabrizio (Ed). 
Civilizations of the supernatural, 2020, 177–202.  

BATES, David. Normandy before 1066 .London: Longman, 1982. 

BAUDUIN, Pierre. La première Normandie (Xe–XIe siècles)- sur les frontières de‘haute 
Normandie: identité et construction d’une principauté. Caen: Presses Universitaires de 
Caen, 2004. 

BOQUET, Damien; NAGY, Piroska. Medieval sensibilities : A history of emotions in the 
Middle Ages. Cambridge: Polity, 2018. 

BURKE, Peter. O renascimento. Lisboa: Texto e grafia, 2008. 

BROWN, Peter. The rise of Western Christendom: Triumph and Diversity, A.D. 200-
1000. New Jersey: John Wiley & Sons, 2012. 

DAVIDSON, Hilda Roderick Ellis. Deuses e mitos do norte da Europa. Trad. M. M. 
Leal. São Paulo: Madras, 2004. 

DUBY, Georges. Heloísa, Isolda e outras damas do século XII. São Paulo: Companhia 
das Letras, 1995. 

DURKHEIM, Émile. As formas elementares da vida religiosa. São Paulo: Martins 
Fontes, 1996. 

LANGER, Johnni. As religiões nórdicas da Era viking: símbolos, ritos e deuses. 
Petrópolis: editora vozes, 2023. 

ELIAS, Norbert, O processo civilizador : Uma história dos costumes, Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar Editor, 1990. 



 

 

Matheus Brum Domingues Dettmann 

DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFÍCIO PAGÃO À ORAÇÃO 
CRISTÃ 

 

. 

63 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

MCNAIR, Fraser. The politics of being Norman in the reign of Richard the Fearless, 
Duke of Normandy (r. 942–996). Early Medieval Europe, 2015, 23, p. 308-328. 

PALMER, James. Defining paganism in the Carolingian World. Early Medieval Europe, 
2007, 15, p. 402-425. 

REYNOLDS, Susan. Social mentalities and the cases of medieval scepticism. 
Transactions of the Royal Historical Society, 6th ser. 1 (1991): 21-41. 

SHOPKOW, Leah. History and Community: Norman Historical Writing in the Eleventh 
and Twelfth Centuries. Washington: Catholic University of America Press. 1997. 
 
FONTES  
 
DUDO DE SAINT-QUENTIN. De moribus et actis primorum Normanniæ ducum . 
Editado por Jules Lair. Mémoires de la Société des Antiquaires de Normandie, 23, 
1865. 

 

Recebido em 19/09/2025 

Aprovado em 02/12/2025 

 

 

 


