P DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFICIO PAGAO A ORAGAO CRISTA
n- DUDO OF SAINT-QUENTIN AND MAGIC: FROM PAGAN SACRIFICE TO CHRISTIAN

PRAYER
DETTMANN, Matheus Brum Domingues’

45

https://orcid.org/0000-0002-9963-9132%lang=en

RESUMO: O medievo normalmente é
entendido como um periodo oposto a
Modernidade. Assim, uma série de
dicotomias s&o construidas opondo o
homem moderno ao homem medieval.
Uma dessas diferencas produzidas entre o
periodo medieval e a Modernidade seria
justamente a percepcdo do homem
medieval e do homem moderno a respeito
da magia e de eventos fantasticos.
Enquanto o homem moderno demonstra
um pensamento racional e critico sobre tais
eventos, o) homem medieval é
caracterizado como ingénuo. Contudo,
essa oposicao parece ocultar uma situagao
mais complexa. Este artigo busca
demonstrar como a crenga em poderes
magicos no medievo ndo se pode resumir
em fanatismo, mas segue uma légica
prépria que se associa com as disputas de
poder entre a aristocracia, a Igreja e as
comunidades pagas remanescentes. Para
cumprir esse objetivo, realizaremos uma
analise da Historia Normannorum de Dudo
de Saint-Quentin, documento que parece
exemplificar qual tipo de magia seria aceita
e qual seria condenada e como essa
diferenga segue uma légica politica e
social.

PALAVRAS CHAVE: Normandia
Medieval; Magia; Cristianismo; Paganismo;
Dudo de Saint-Quentin.

INTRODUGAO

ABSTRACT: The Middle Ages are typically
understood as a period opposed to
Modernity. Thus, a series of dichotomies
are constructed opposing modern and
medieval man. One of these differences
between the medieval period and
Modernity is precisely the perception of
medieval and modern man regarding magic
and fantastic events. While modern man
demonstrates rational and critical thinking
about such events, medieval man is
characterized as naive. However, this
opposition seems to conceal a more
complex situation. This article seeks to
demonstrate how belief in magical powers
in the Middle Ages cannot be reduced to
fanaticism, but follows its own logic
associated with power struggles between
the aristocracy, the Church, and the
remaining pagan communities. To achieve
this objective, we will analyze Dudo of
Saint-Quentin's Historia Normannorum, a
document that seems to exemplify which
type of magic would be accepted and which
would be condemned, and how this
difference follows a political and social
logic.

KEYWORDS: Medieval Normandy; Magic;
Christianity; Paganism; Dudo de Saint-
Quentin.

‘Doutorando em Histéria Comparada pelo Programa de Pés-Graduacdo em Histéria
Comparada da Universidade Federal do Rio de Janeiro (PPGHC-UFRJ) e bolsista pela FAPERJ.

E-mail: matheusbrumdettmann@gmail.com

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



} Matheus Br'um Domingueg Dettma~nn
7';[- DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFICIO PAGAO A ORACAO

o H_ CRISTA

Desde o Renascimento, o medievo tem sido idealizado como um periodo da
histéria humana marcado por ignorancia e fanatismo. Autores anteriores, como
Petrarca (1304-1374), ja acusavam o medievo de ser um periodo de atraso para o
desenvolvimento da humanidade, ou seja, um recorte temporal marcado pela
interrupcéo dos avangos civilizatérios do periodo greco-romano (BURKE, 2008, P.9).
Tal pensamento foi amplamente reproduzido e retomado por autores posteriores.

Dentro da historiografia, essa idealizacdo da Idade Média contribuiu para a
consolidacido de certas dicotomias envolvendo o medievo e a modernidade. Gragas
aos trabalhos de autores como Jacob Burckhardt (BURKE, 2008, p.10) e sua notdria
investigacao sobre o renascimento, uma oposic¢ao foi criada entre 0 mundo medieval
e o mundo moderno na historiografia tradicional. Para essa Historia Cientifica,
consagrada entre os séculos XIX e XX, o medievo, a0 menos na Europa ocidental,
seria um periodo de retrocesso intelectual e cientifico.

Essa oposigao entre o medievo e a modernidade se faz presente em diversas
formas na literatura historiografica. Uma delas foi abordada por Piroska Nagy e
Damien Boquet em sua investigagado sobre as emog¢des no medievo e o0 seu valor
politico e social no mundo medieval. Segundo os autores, estudos sobre emogdes no
medievo feitos anteriormente por essa historiografia tradicional tinham tendéncia a
perpetuar esteredtipos sobre o0 homem medieval e ajudavam a enraizar preconceitos
referentes a sociedade medieval europeia (BOQUET; NAGY, 2018, p.16).

Essas pesquisas costumam perceber as emog¢dbes no medievo como
exageradas e fruto de descontrole. O homem medieval seria como uma crianga
incapaz de controlar suas préprias emogdes (BOQUET; NAGY, 2018, p.16). Esses
historiadores concebiam uma oposi¢ao entre emogao e razdo e, para essa Vvisdo
binaria, o homem medieval, propenso a agir levado por suas emogdes, seria menos
desenvolvido no uso da razdo que o homem moderno, este, por sua vez, capaz de
suprimir e dominar suas proprias emocgoes pelo uso do pensamento racional.

Como apontado por Norbert Elias, para essa corrente de pensamento, somente
0 advento da modernidade ira trazer um desenvolvimento psicoldgico e racional que
cria uma distancia reflexiva e a valorizagéo do autocontrole (ELIAS, 1990, p.169). Uma
associacao € construida entre o controle e dominio sobre as proprias emogdes e um

maior grau de sofisticagao intelectual. Desse modo, 0 homem medieval é percebido

46 Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



} Matheus Br'um Domingueg Dettma~nn
7'. DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFICIO PAGAO A ORACAO

o H_ CRISTA

como atrasado em seu desenvolvimento emocional e cognitivo. Por sua vez, o homem
moderno seria intelectualmente e emocionalmente mais maduro e consciente,
evidenciado por sua tendéncia em n&o agir baseado em suas emogoes.

Uma outra diferenciagao importante foi imposta entre 0 homem medieval e o
homem moderno pela historiografia tradicional. Tal diferenciagcao foi apontada por
Michael D. Bailey, em sua investigacdo sobre a crenca e o ceticismo medieval em
fendmenos magicos. Segundo o autor, outra marca importante que separa o medievo
da modernidade é o ceticismo e a duvida em fendmenos sobrenaturais e fantasticos
como a magia (BAILEY, 2020, pp. 179). O uso do pensamento critico e o ceticismo ao
lidar com relatos magicos se tornam uma caracteristica importante na definicdo do
homem moderno (BAILEY, 2020, pp. 181).

Segundo Bailey, por outro lado, 0 homem medieval € comumente representado
como ingénuo e propenso a acreditar em fendmenos fantasticos e maravilhosos, como
o uso de feitigarias e rituais magicos (BAILEY, 2020, pp. 180). Enquanto o homem
moderno seria dotado de uma maior sofisticacado intelectual que lhe permite duvidar e
ter uma postura cética sobre esse elemento fantastico, 0 homem medieval acreditava
cegamente que a magia poderia influenciar a sua vida, por exemplo. Esse
desencantamento do homem moderno seria um dos pontos principais que separaria
o individuo medieval do individuo moderno.

Contudo, essa oposi¢ao ndo é tao clara como os pensadores renascentistas e
os historiadores do século XIX propunham. Como apontado por Bailey, mesmo a
crenga em poderes magicos e seus efeitos ndo foi uma unanimidade ao longo do
periodo medieval. O autor aponta que, ao analisarmos, por exemplo, a sociedade
franca carolingia, podemos encontrar momentos de maior descrenga em relagao a
praticas como a feiticaria e podemos observar a existéncia de personagens
responsaveis por manifestar certo ceticismo e duvidas ao lidar com magos dotados
supostamente de poderes sobrenaturais (BAILEY, 2020, pp. 184).

Para além disso, estudando a documentacao escrita desse mundo carolingio
entre os séculos VIII e IX, o autor consegue perceber o uso de certo senso critico para
identificar o que seria crivel, de um ponto de vista racional, de relatos fantasticos que
nao mereciam confianga. De fato, o ceticismo parece ser uma categoria complexa de
se estudar no medievo europeu. E consideravelmente dificil definir o que o homem

medieval realmente pensava sobre o sobrenatural e suas manifestagdes. Até que

47 Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



Matheus Br'um Domingueg Dettma~nn
DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFICIO PAGAO A ORACAO
CRISTA

ponto poderia ir a suposta ingenuidade do homem medieval? Podemos apontar certo
grau de pensamento critico nesse medievo para definir o que era digno de ser
acreditado e o que deveria ser submetido a intenso escrutinio e duvidas?

Esse artigo busca demonstrar a existéncia de um ceticismo pragmatico
difundido na Europa ocidental até o século Xl. Certas crencas fantasticas eram
condenadas e censuradas, enquanto outras eram permitidas e reforcadas. Essa
situagao parece estar diretamente vinculada as disputas de poder envolvendo a Igreja,
aristocracia medieval e grupos pagaos remanescentes durante a Alta ldade Média
europeia.

Com essa finalidade, esse artigo procura realizar uma analise da Historia
Normannorum de Dudo de Saint-Quentin, texto escrito no principio do século X| sobre
o patronato da dinastia normanda de Rouen. Em seu texto, Dudo parece nos
apresentar um exemplo interessante de como esse ceticismo pragmatico tomava
forma em representacdes narrativas do periodo e como ele se associa aos interesses

politicos e sociais da aristocracia franca de seu tempo.

PAGANISMO, MAGIA E SACRIFIiCIO

O ocidente medieval vivenciou o inicio de um importante fendmeno a partir do
século VIII. Numerosos navios provenientes da Escandinavia se dirigiram aos reinos
da cristandade ocidental. Essas expedi¢cdes maritimas dedicaram-se a promover
trocas comerciais, mas também efetuaram campanhas bélicas nos territorios cristaos
(BAUDUIN, 2004). Esses nordicos realizaram pilhagens e ataques em diversos
desses reinos cristdos. Um dos reinos que foi vitima desses guerreiros escandinavos
foi a Franca Ocidental. O século IX se notabilizou por multiplas invasdes nérdicas no
territorio franco, um evento recorrente da chamada Era Viking (BAUDUIN, 2004).

Diante desta conjuntura, no principio do século X, o rei dos francos do ocidente,
Carlos Ill, o Simples (879-929), decide conceder as terras da regido de Rouen a uma
dessas liderangas escandinavas: Rollo (BAUDUIN, 2004). Como parte deste acordo,
Rollo (860-932) e seus seguidores deveriam ser batizados e se tornar vassalos do rei
franco. Rollo seria o fundador da dinastia rollénida ou dinastia normanda de Rouen, e

ele e seus descendentes se tornaram uma das principais linhagens aristocraticas do

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



Matheus Br'um Domingueg Dettma~nn
DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFICIO PAGAO A ORACAO
CRISTA

mundo franco entre os séculos X e Xll, exercendo expressiva influéncia no jogo de
poder da aristocracia franca (BATES, 1994).

O territorio controlado por Rollo e seus descendentes era chamado de
Normandia em referéncia a forma como os francos denominavam esses homens do
norte: normanni ou nordmanni. Essa Normandia medieval teve uma consideravel
expanséo territorial no decorrer dos séculos X e XI (BATES, 1994). Entretanto, mesmo
com o avango territorial, a dinastia normanda ainda tinha que enfrentar um desafio:
legitimar sua posicado como membro da nobreza franca crista.

Se analisarmos a literatura do periodo, € possivel perceber que, embora a
influéncia normanda crescesse no mundo franco, os soberanos de Rouen ainda eram
retratados de forma similar aos barbaros escandinavos que haviam devastado o reino
franco anteriormente. Autores como Flodoardo de Reims e Richer de Reims fazem
pouca distincdo entre Rollo e outras liderangas escandinavas de seu tempo
(SHOPKOW, 1997). Isso parece sugerir a existéncia de certa inconformidade por
parte desta nobreza franca em aceitar a linhagem de Rollo como parte legitima de seu
grupo social.

Era necessario combater essa desconfian¢a difundida contra os normandos.
Um dos caminhos para a conquista deste objetivo era pela escrita de uma narrativa
normanda sobre a trajetoria de sua dinastia e de seus soberanos. O projeto se tornou
realidade no primeiro quarto do século Xl pela pena de Dudo de Saint-Quentin, um
cbnego picardo que havia vivido na corte de Rouen na segunda metade do século X
(MCNAIR, 2015, p.312).

Como apontado pelo préprio Dudo, ele fora enviado a Normandia por Adalberto
de Vermandois (930-987), o seu senhor suserano (DUDO DE SAINT-QUENTIN, 1865,
p.118). Adalberto, como membro da linhagem de Vermandois, estava intimamente
associado a dinastia régia carolingia, e o fim do governo carolingio na Franga ocidental
colocou Adalberto em uma situagdo politica delicada com a nova casa régia
(SHOPKOW, 1997). Os normandos, por sua vez, aparentavam possuir boas relagdes
com o novo rei, Hugo Capeto (941-996). Adalberto esperava que Dudo conseguisse
0 apoio do soberano normando, Ricardo | (933-996), em sua tentativa de obter a
confianga do novo rei, Hugo |.

Ricardo | teria manifestado o desejo de que Dudo escrevesse um relato sobre

certos aspectos do governo de seu avo, Rollo, porém, Ricardo faleceu antes que Dudo

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



Matheus Br'um Domingueg Dettma~nn
DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFICIO PAGAO A ORACAO
CRISTA

escrevesse tal obra. Dudo foi, entdo, solicitado pelo filho e herdeiro de Ricardo |, seu
homoénimo, Ricardo Il (970-1026), o bom, para produzir uma obra textual que
descrevesse a vida e o governo dos trés primeiros soberanos normandos: Rollo,
Guilherme | espada-longa e Ricardo |, o destemido (MCNAIR, 2015, p.313).

Como apontado por Leah Shopkow (1997), o cristianismo € uma pega central
no trabalho de Dudo. Dudo precisa legitimar a posigdo de Rollo e seus descendentes
como parte da cristandade franca, e isso significa representar esse soberano
normando como um perfeito exemplo de soberano cristdo e defensor da fé crista. A
fim de refutar qualquer possivel questionamento sobre a fé desses normandos, Dudo
precisa construir aimagem de um soberano normando que ndo apenas se porta como
um governante cristdo e virtuoso, mas que defende e promove a expansao dessa fé.
Porém, a empreitada de Dudo enfrenta um grave obstaculo: Rollo era originalmente
pagao. Como uma linhagem originalmente paga pode se tornar uma importante
liderancga cristd nesse medievo?

Como demonstrado por Shopkow, para contornar essa dificuldade, Dudo utiliza
um artificio literario interessante: um sonho profético (SHOPKOW, 1997, p.68). Dudo
conta como Rollo, antes de ser batizado, havia viajado até a Inglaterra, onde se aliou
a um rei local e lutou ao seu lado. Apds esses eventos, Rollo teria tido um sonho.
Intrigado por esse sonho, Rollo indaga aos presentes se eles saberiam o significado
de seu sonho. Um homem interpreta o sonho como uma profecia de que Rollo iria se
converter a fé crista (DUDO DE SAINT-QUENTIN, 1865, p.148).

Esse recurso permite a Dudo conceber a figura de Rollo como um lider
elogiavel e até mesmo exemplar em suas agdes ao longo de sua narrativa, mesmo
antes de seu batismo. Toda a trajetoria de Rollo enquanto pagao se torna um relato
de seu caminho rumo a conversao ja prometida e a salvagao de sua alma e de seus
seguidores. Entretanto, como abordado por Georges Duby, o passado pagao
normando traria outras dificuldades para Dudo. Como apontado por Duby, é notéria a
existéncia de certos costumes entre a dinastia normanda que parecem ser uma
heranga de um passado nérdico nao cristao (DUBY, 1995).

O autor aponta a questao do concubinato normando como uma marca aparente
deste passado pagéo e um desafio consideravel para o trabalho de Dudo (DUBY,
1995). Os primeiros soberanos normandos do século X ndo apenas tomaram

concubinas, como fizeram de seus filhos dessas relagdes ilicitas e ilegitimas, aos

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



Matheus Br'um Domingueg Dettma~nn
DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFICIO PAGAO A ORACAO
CRISTA

olhos da Igreja, seus herdeiros e sucessores. Segundo Duby, essa pratica seria um
problema para Dudo (DUBY, 1995). Como o autor pode defender a cristandade de
seus patronos se estes mantém tais relagdes pecaminosas e ilicitas herdadas de uma
tradicao paga? E, para além disso, como ele pode elogiar uma linhagem fruto de
relagdes ilicitas e condenadas pela Igreja?

Nao é apenas necessario que Dudo demonstre que Rollo e seus descendentes
haviam se convertido em cristdos, também era de vital importancia confirmar que eles
tinham abandonado em definitivo os costumes pagaos herdados do mundo
escandinavo pré-cristdo. Nesse ponto, a magia e suas manifestacbes acabam
ganhando certo grau de relevancia na narrativa de Dudo, gragas, sobretudo, a sua
associagao com as crengas pagas escandinavas pre-cristas.

Como foi abordado por Bailey, certas formas de feitigaria ja eram reconhecidas
desde o periodo classico. Rituais praticados com o intuito de obter os mais diversos
efeitos magicos ja eram amplamente conhecidos no mundo pagao greco-romano
(BAILEY, 2001, pp. 963). Esses rituais podiam ser feitos para garantir protegao contra
possiveis infortunios ou para prejudicar outras pessoas de formas variadas. A crenga
na eficacia dessas praticas levava mesmo a existéncia de leis punindo a feiticaria
usada para causar mal a outros individuos (BAILEY, 2001, pp. 963).

Desse modo, esses rituais magicos de feiticaria eram uma face importante da
religiosidade greco-romana. Algo similar parece ser observavel se analisarmos as
comunidades escandinavas pré-cristds. Como apontado por Suénia de Souza
Amorim, em sua dissertacao de mestrado, € uma tarefa dificil tentar separar magia e
religido nessas sociedades nordicas, uma vez que as duas categorias constantemente
se intercalam e se cruzam (AMORIM, 2013, pp. 24).

Assim, a oposicao concebida entre religidao e magia, defendida por pensadores
como Emile Durkheim (1996, p.18), ndo parece se aplicar tdo satisfatoriamente as
comunidades escandinavas pré-cristas. A linha que separa as duas categorias nessa
sociedade é ténue e ambos podem ser entendidos como parte da religiosidade
nordica. Ainda segundo Suénia Amorim, ndo podemos esperar encontrar uma religiao
centralizada com livros e dogmas bem estruturados no contexto noérdico pagao
(AMORIM, 2013, pp. 25). As manifestagdes religiosas desses pagaos escandinavos
parecem se pautar majoritariamente em praticas ritualisticas que tém o uso da magia

como uma de suas principais esséncias.

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



} Matheus Br'um Domingueg Dettma~nn
7'. DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFICIO PAGAO A ORACAO

o H_ CRISTA

Uma pratica que parece ter sido de notdria importédncia para os pagaos
escandinavos parece ter sido o ritual de sacrificio. Como elaborado por Johnny
Langer, os sacrificios eram a forma mais conspicua para estabelecer uma
comunicagao com os deuses (LANGER, 2023). Dessa forma, os sacrificios permitiam
estabelecer um elo entre os humanos e o divino que podia ser usado para solicitar
formas de interferéncia no mundo natural, seja para obter protecdo ou para causar
maleficios a outras pessoas.

Segundo o autor, esses sacrificios ou blot, como eram chamados, poderiam ser
feitos em templos especificos ou dentro das casas e eram eventos de caracteristica
sazonal. Existiam trés datas de grande importdncia para a execugado desses
sacrificios: o solsticio de inverno (para garantir um ano prospero), o meio do inverno
(para garantir fertilidade e fecundidade) e o inicio do verao (para garantir sucesso nas
expedi¢cdes maritimas).

Assim, o blot seria uma forma de comunicacao e interagdo com as divindades
comumente praticada a fim de obter prosperidade ou prote¢do. Segundo Hilda
Davidson (2004), um dos momentos mais essenciais dessa pratica era o banquete
posterior, no qual se comia a carne do animal imolado. Esse banquete seria um ato
de comunhao com as proprias divindades.

Dessa forma, parece evidente que o blét consistia em um ritual com intuito de
conseguir, efetivamente, o dominio sobre fendbmenos incontrolaveis, como, por
exemplo, manifestagdes climaticas. O sacrificio de animais era feito para garantir boas
colheitas e evitar secas e inundagdes. Parece correto afirmar que o b/t pode se
encaixar como um tipo de pratica magica que visava obter uma intervengao
sobrenatural nos assuntos “mundanos”.

O sacrificio ritualistico de animais esta registrado nas sagas literarias nérdicas
e parece ser comprovado pela existéncia de evidéncias arqueoldgicas (LANGER,
2023). Embora nao fosse tdo comum, a arqueologia também parece confirmar a
ocorréncia de sacrificios humanos que podem ser encontrados na Dinamarca, por
exemplo, datando desde a ldade do Bronze (LANGER, 2023). Esses sacrificios
humanos estdo registrados em crdénicas cristdas, como as narrativas de Adao de
Bremen e de Ibn Fadlan, e, normalmente, as vitimas eram mulheres, criminosos ou

criangas. Langer aponta uma possivel preferéncia pelo sacrificio de mulheres

52 Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



Matheus Br'um Domingueg Dettma~nn
DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFICIO PAGAO A ORACAO
CRISTA

escravizadas que teriam um valor menor na hierarquia dessa sociedade escandinava
(LANGER, 2023).

Além disso, o autor chama a atengao para a inexisténcia de uma profissdo
sacerdotal destinada a realizagcédo da cerimdnia. O papel do blétmaddr ou do oficiante
seria tomado por lideres locais, como o godl da Islandia, mas sem que fosse
necessaria uma investidura ou juramento para assumir a funcdo (LANGER, 2023).
Essa fung&o n&o parece ter se configurado em um grupo social proprio ou fazer parte
de algum mecanismo institucional bem delimitado, como as estruturas eclesiasticas
da cristandade europeia.

Este ritual de sacrificio era dividido em trés etapas principais: a chacina ou
hégg, na qual as vitimas eram abatidas pelo oficiante diante das imagens dos deuses;
o borrifamento ou rjéda, no qual o sangue da vitima era coletado e borrifado na
multidao e espalhado no altar e nas paredes do recinto; por fim, o evento era finalizado
pela execugdo de um banquete ou bldtveizla, em que ocorria a consagragdo da
cerveja (LANGER, 2023).

O blét era uma pratica publica, coletiva e sazonal e, como tal, se tornou um
importante ritual politico e social na sociedade escandinava, sendo responsavel pela
reproducao de valores sociais e resolugao de conflitos, por exemplo (LANGER, 2023).
Contudo, a sua motivagao primaria, como esta exemplificado em diversos momentos
nas sagas, era obter efeitos magicos similares as feiticarias que existiam

anteriormente no mundo greco-romano.

O CRISTIANISMO E A MAGIA PAGA

Parece certo dizer que as sociedades pré-cristas abordadas até aqui tinham a
magia como um elemento importante de suas religiosidades. Rituais e cerimdnias
eram praticados para conseguir efeitos fantasticos e alteragdes no mundo natural. A
associagao de feiticarias e rituais magicos com essas sociedades pagas também
parece ser um ideal reforcado pelo préprio avanco da cristandade na Europa e pela
interacdo da Igreja medieval com as comunidades pagas remanescentes.

Entretanto, como os cristdos percebiam essa magia paga? Qual era a posigao
da Igreja sobre essas praticas? Essa magia paga era objeto de medo ou aversao?

Segundo Michael D. Bailey (2020, pp. 183), no reino franco carolingio dos séculos VIl

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



Matheus Br'um Domingueg Dettma~nn
DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFICIO PAGAO A ORACAO
CRISTA

e IX, o posicionamento defendido pelos eclesiasticos e pelas autoridades da Igreja
parece ser de descrenga nos efeitos dessa magia. Para estas autoridades, tais
fendmenos se tratavam de ilusGes e engodos feitos pelos demodnios e criaturas
malignas para enganar essas pessoas, visto que a unica forma de obter tais efeitos
milagrosos era por meio do poder de Deus (BAILEY, 2020, p.188).

Para além disso, esses demoénios e espiritos malignos sé poderiam exercer
qualquer tipo de poder sobrenatural com a permissdo de Deus, assim, até mesmo o
poder de tais criaturas provém de Deus e segue a vontade divina Dele (BAILEY, 2020,
pp. 188). O autor aponta, por exemplo, a passagem biblica do Salmo 77, na qual se
pode ler que, durante as pragas do Egito, o Senhor teria langado sua furia pela agéo
de anjos malignos. Assim, estas criaturas malignas somente teriam poder para
cumprir a vontade de Deus e com a sua permissao (BAILEY, 2020, p.189).

O autor menciona, por exemplo, uma referéncia na documentagao carolingia
apontando a existéncia de certas mulheres que diziam vagar durante a noite seguindo
a comitiva da deusa paga Diana (BAILEY, 2020, pp. 183). Ao invés de perceber tais
mulheres como feiticeiras ou hereges que deveriam ser executadas, os textos
parecem preferir representar essas mulheres como vitimas que haviam sido
confundidas pela agdo de deménios. Esses deménios se dedicavam a enganar tais
mulheres por meio de ilusdes e tentagdes. A posicdo destes documentos parece
defender a necessidade de uma politica de correcdo e educacado e nido o uso de
punicdes excessivamente rigorosas.

Bailey (2020, p.184) nos apresenta uma situagao muito interessante ocorrida
entre os anos finais da vida de Carlos Magno (748-814) e os primeiros anos do
governo de seu filho, Luis, o Piedoso (778-840). Um homem de nome Agobardo,
proveniente da Espanha, havia se deslocado até a Franga carolingia, onde adquiriu
consideravel prestigio. Esse reconhecimento Ihe permitiu alcangar a posi¢cao de
arcebispo de Lyon. Agobardo se deparou com um fenémeno intrigante nas terras sob
sua jurisdigdo. O novo arcebispo se deparou com a existéncia de pessoas que diziam
ter poder para causar tempestades ou proteger as colheitas da ag¢ao de tais tormentas
(BAILEY, 2020, pp. 183).

Agobardo alega que a populagao de Lyon acreditava na existéncia de um reino
magico chamado Magonia (BAILEY, 2020, pp. 185). Os habitantes da Magonia se

locomoviam pelo ar por meio de navios e pagavam a magos, conhecidos como

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



Matheus Br'um Domingueg Dettma~nn
DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFICIO PAGAO A ORACAO
CRISTA

tempestarii, para invocar tempestades (BAILEY, 2020, pp. 185). As colheitas afetadas
por essas tempestades seriam posteriormente recolhidas e levadas para a Magonia
(BAILEY, 2020, pp. 185). Diante disso, certos homens percorriam a regidao cobrando
um valor do povo local para garantir a seguranga de suas produgdes agrarias contra
a acao destes magos maliciosos.

Agobardo, entdo, movido por sua grande indignagédo com o caso, escreve uma
obra dedicada a condenar e censurar ndo apenas as pessoas que fazem tal pratica,
mas também os individuos ingénuos que acreditam em seus efeitos. O texto de
Agobardo, De grandine et tonitrus, se inicia adotando um formato similar a um sermao
publico, com marcas evidentes de uma narrativa oral, e finaliza seguindo o modelo de
um tratado religioso, com uma linguagem mais culta e sofisticada (BAILEY, 2020, pp.
184).

O objetivo principal do texto de Agobardo € demonstrar que apenas Deus pode
interferir e realizar mudancas climaticas e que tal poder estaria além das capacidades
humanas (BAILEY, 2020, p.189). Para defender seu argumento, Agobardo usa
exemplos biblicos, como a passagem encontrada no livio de Exodo, na qual Deus
envia tempestades como uma das pragas do Egito, enquanto os magos do farad nao
puderam replicar tal feito (BAILEY, 2020, p.187).

Bailey aponta para uma possivel contradigdo de Agobardo neste ponto.
Segundo o autor, se tomarmos passagens da prépria Biblia, como o livro de J6 ou o
Salmo 77, podemos observar passagens nas quais criaturas como deménios e anjos
malignos usam poderes fantasticos para causar mal as pessoas (BAILEY, 2020, pp.
188). Contudo, para Agobardo, isso n&o parece contradizer seu posicionamento. Até
mesmo a atuagao desses seres somente € possivel com a permissao e seguindo a
vontade de Deus (BAILEY, 2020, pp. 188). Assim, eles préprios seriam agentes do
poder de Deus que estariam realizando a vontade Dele. Suas ag¢des nao seriam
paralelas, mas todo o seu poder e autoridade viriam do proprio Deus.

O autor também tenta defender sua posi¢ao por meio do uso de argumentos
racionais e ldégicos, seguindo uma linha de pensamento proxima do que a
historiografia do século XIX reconheceria como tipica de um homem moderno e
oposta a mentalidade ingénua do mundo medieval (BAILEY, 2020, p.184). Ele
questiona o porqué desses magos cobrarem para causar tempestades e prejudicar as

colheitas quando eles poderiam obter um lucro ainda maior oferecendo seu poder

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



Matheus Br'um Domingueg Dettma~nn
DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFICIO PAGAO A ORACAO
CRISTA

sobre o clima para auxiliar os camponeses (BAILEY, 2020, p.192). Esses magos
também poderiam usar seus poderes para efetuar maleficios mais diretos contra as
populagdes locais. O excesso de limitagdes as acbes desses magos, aliado a
inexisténcia de testemunhas desses feitos fantasticos, parece, aos olhos de
Agobardo, confirmar a falsidade de seus poderes magicos.

Segundo Agobardo, somente Deus teria condigao de controlar tempestades ou,
entdo, pessoas investidas com o poder de Deus que estdo exercendo a vontade Dele
(BAILEY, 2020). Esse ultimo seria o caso de santos e pessoas virtuosas, ou seja,
figuras opostas a esses magos que se aproveitavam da ingenuidade popular. O
arcebispo ndo condena apenas esses feiticeiros enganadores, mas também as
pessoas ignorantes que acreditam neles (BAILEY, 2020, p.185).

Essa posicao de Agobardo parece se relacionar com uma visao mais geral e
abrangente da Igreja franca sobre essas praticas magicas. Essa relagdo se torna
notoria quando observamos a correlagédo entre esta posigao da Igreja com o contexto
politico e social carolingio. James Palmer, analisando fontes carolingias dos séculos
VIl e IX, realizou uma pesquisa que pode ajudar a elucidar essa problematica
envolvendo a Igreja carolingia e magia paga.

Palmer, em seu estudo, tenta definir o que seria 0 paganismo por meio da
documentagédo franca carolingia. A conclusdo a que o autor chega € que nao existe
uma definicdo exata do pagao nesses textos (PALMER, 2007). O pagao é construido
como uma oposi¢ao ao ideal de cristdo defendido pelos autores; dessa forma, sua
funcdo na narrativa é ser o contraponto pecaminoso ao ideal virtuoso de cristao
(PALMER, 2007). Os autores n&o se preocupam em descrever de forma substancial
essas comunidades e se limitam majoritariamente a tomar emprestado descrigdes de
autores anteriores como Cesario de Arles (470-542) (PALMER, 2007, pp. 413).

A principal consequéncia disso € que, enquanto Carlos Magno submete os
pagaos ou nao cristdos saxdes, os textos equiparam esses pagaos e suas expressoes
religiosas a cultura romana pré-cristd, por exemplo (PALMER, 2007, p.405). Os
deuses, os rituais e as praticas religiosas sao descritos da mesma forma que autores
anteriores descrevem os ritos e crengas greco-romanos (PALMER, 2007, p.412).
Assim, n&o existe uma preocupagao consistente em registrar a figura desse pagéao
saxao como uma comunidade singular. Como dito anteriormente, todos os pagaos

sdo o oposto ao ideal virtuoso de cristdo e isso os torna pagaos.

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



3 Matheus Brum Domingues Dettmann
7'..[- DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFICIO PAGAO A ORACAO
CRISTA

oJd

O autor também aponta um outro ponto de suma importancia. E muito provavel
que estes autores nao estivessem escrevendo para converter ou orientar a conversao
de pagaos, mas sim evitar a sobrevivéncia de praticas e rituais pagaos dentro das
comunidades cristds. Como dito por Peter Brown (2012), o paganismo nao seria mais
o problema e sim a pobre educagao religiosa. Palmer menciona como, mesmo apos
a conversao, praticas pagas estavam sendo mescladas nessas novas comunidades
cristds, como até mesmo a realizagcao de sacrificios em santuarios dedicados a santos
(PALMER, 2007, pp. 407).

Essa corrupgcéo e desvio dos dogmas da Igreja eram o comportamento
realmente inaceitavel para essas figuras eclesiasticas. Assim, a defesa da ineficiéncia
desses rituais magicos e a censura aqueles que realizam e acreditam em seus efeitos
parece diretamente ligada ao embate da Igreja em garantir o abandono dessas
praticas populares pagas.

Bailey aponta uma possibilidade interessante a esse respeito no caso de
Agobardo. Segundo ele, no periodo, além dos magos, a propria Igreja foi responsavel
pela criagao de ritos eclesiasticos pedindo a Deus pela protegcao das colheitas e clima
favoravel ao cultivo (BAILEY, 2020, p.185). A atividade desses magos estaria
competindo diretamente com a Igreja pelo controle do imaginario popular. Condenar
a magia paga como ineficiente € também reforcar o valor e a verdade do poder de

Deus e de seus representantes na Terra, ou seja, da Igreja e dos eclesiasticos.
CRISTIANISMO, MAGIA E PAGANISMO NA HISTORIA NORMANNORUM

Diante disso, Dudo de Saint-Quentin nos traz um exemplo que ilustra bem essa
oposigao e que reafirma os dogmas e a posigéo da Igreja. Na obra de Dudo, a magia
paga e o poder de Deus sédo confrontados, e a mensagem parece condizer com a
tradicdo que a literatura carolingia parece reproduzir. No inicio de sua narrativa, Dudo
tenta justificar o inicio dos ataques nérdicos na Franga. O autor conta como, por meio
de relacbes pecaminosas e ilicitas, a populacdo em suas terras teria crescido
exageradamente, o que levou a um aumento nos conflitos e disputas de poder (DUDO
DE SAINT-QUENTIN, 1865, pp. 130).

5 7 Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFICIO PAGAO A ORACAO

o H_ CRISTA

Como uma solugéo, os jovens foram expulsos das terras de seus pais para

7'. 3 Matheus Brum Domingues Dettmann

tentar fortuna nos reinos além-mar. O que chama a atencéo é que, antes da partida
desses jovens escandinavos, Dudo menciona como eles realizam um sacrificio a fim
de assegurar um clima favoravel para sua viagem e evitar perigos (DUDO DE SAINT-
QUENTIN, 1865, P. 133). Dudo ilustra de maneira bastante vivida como esses
nordicos fazem a imolagdo de vitimas humanas para garantir um controle sobre o

clima, como pode ser lido na passagem abaixo:

Além disso, como conclusédo de suas expulsdes e partidas, eles, em algum
momento futuro, ofereceram sacrificios, venerando seu deus Thor. N&o o
apaziguaram com alguma oferenda de gado, ovelhas, vinho ou grdos, mas
sacrificaram sangue humano, considerando-o a mais preciosa de todas as
oferendas. Portanto, de acordo com a determinacgéao prévia de um sacerdote
adivinho, varias vitimas seriam simultaneamente golpeadas de forma
abominavel na cabega por uma junta de bois e, uma vez que o cérebro de
qualquer um que tivesse sido escolhido por sorteio naquela terra fosse
despedagado por um unico golpe, esse alguém seria jogado ao chao e o
filamento do lado esquerdo de seu coragao, ou seja, 0 vaso sanguineo, seria
cagado. Sujando suas préprias cabecas e as de seus seguidores, como é seu
costume, com seu sangue drenado, eles rapidamente langam as velas de
lona de seus barcos aos ventos e, achando que apaziguaram os ventos com
tal atividade, eles rapidamente manejam os remos de seus barcos.! (DUDO
DE SAINT-QUENTIN, 1865, pp. 133) (Tradug&o nossa).

Posteriormente na narrativa, Dudo conta como Rollo, o fundador da dinastia
normanda, apos ser obrigado a deixar suas terras e passar uma estadia na Inglaterra,
se desloca até o reino da Francia. Contudo, durante a passagem para o continente,
Rollo e seus seguidores sdo acometidos por uma violenta tempestade (DUDO DE
SAINT-QUENTIN, 1865, pp. 152). A sua segurancga so6 € garantida quando Rollo pede

a interferéncia e piedade de Deus, como pode ser lido abaixo:

O céu ressoou com clardes cada vez mais frequentes, e uma noite negra de
sombras espessas se estendeu sobre eles. Com os remos rachados, as velas
nao conseguem suportar o frenesi dos ventos. Assim, esgotadas suas forgas,
elas entregam todo o controle aos ventos. Os navios se movem de um lado
para o outro, de um lado para o outro, como se atravessassem montanhas e

1 "Caeterum in expletione suarum expulsionum atque exituum; sacrificabant olim uenerantes
thur deum suum. Cui non aliquod pecudum neque pecorum. nec liberi patris. nec cereris
litantes donum sed sanguinem mactabant humanum holocaustorum omnium putantes
preciosissimum eo quod sacerdote sorfilogo predestinante iugo boum una uice diriter
iacebantur in capite collisoque unicuique singulari ictu; sorte electo celebro sternebatur in
tellure perquirebaturque leuorsum fibra cordis scilicet uena. Cuius exausto sanguine ex more
sua suorumque capita linientes librant caeleriter nauvium carbasa uentis illosque tali negoftio
putantes placare uelociter navium insurgebant remis.”

58 Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFICIO PAGAO A ORACAO

o H_ CRISTA

vales. E ameagavam a todos com morte subita. Entdo, com as maos
estendidas, Rollo deitou-se prostrado sobre o navio e, com voz humilde,
proferiu palavras como estas: Deus Todo-Poderoso que enche os céus de
luz, tu que ocupas o céu e a terra por toda a eternidade e cuja vontade divina
abrange todas as coisas em sua eterna transformacao, tu que, através do
dom de uma viséo, desejas que eu, o inquieto, cheio dos vicios do pecado e
da impureza, me torne cristdo no curto curso de transformagao do tempo
futuro, recebe estes desejos de boa vontade e, bondosamente, favorece
estas oragdes e, tendo acalmado suas destruigdes, reprime as ondas ferozes
€, nos arrebatando destes infortunios e deste esforgo, suavizando, domando,
contendo e acalmando as profundezas2(DUDO DE SAINT-QUENTIN, 1865,
pp.152) (Tradugdo nossa).

7'. 3 Matheus Brum Domingues Dettmann

A contraposigao entre essas duas passagens nao € apenas fundamental para
os objetivos de Dudo como para os préprios objetivos da Igreja franca entre os séculos
X e XI. Como afirmado anteriormente, uma das principais preocupag¢des de Dudo, em
sua narrativa, é garantir a representagdo dos soberanos normandos como legitimos
governantes cristaos, e essa passagem parece contribuir significativamente para este
objetivo.

Rollo, que ainda nao fora batizado, ou seja, ainda estava no erro do paganismo,
se poe a pedir a intervencédo divina ndo das divindades pagas, mas do Deus cristdo.
Somente quando Rollo aceita o poder do Deus cristdo e pede sua intercessao € que
ele e seus seguidores sao salvos do desastre. Dudo ndo chega a mencionar a
realizacdo de sacrificios por parte de Rollo. Seria muito prejudicial a seus objetivos
incluir uma passagem na qual Rollo sacrifica animais ou humanos e apenas reforgaria
0 preconceito franco com os normandos, porém, parece coerente inferir que Rollo e
seus seguidores tenham praticado atos similares aos outros jovens guerreiros que
deixavam as terras escandinavas.

E extremamente provavel que Rollo tenha participado de um blét ritualistico,
como o relatado no inicio da narrativa, para garantir boas condi¢gdes climaticas e

prosperidade em sua viagem. Contudo, mesmo com essas praticas pagas, Rollo ainda

2 "Coelum crebrescentibus fulgoribus intfonuit densarumque tenebrarum nox atra illis incubuit.
Remis confractis uentorum rabiem uela ferre non possunt. [faque uiribus exaustis omnia uentis
permittunt. Huc illucque naues quasi per montes et ualles fluctuant. Mortemque repentinam
omnibus infentant. Tunc Rollo protensis manibus prostratus incubuit naui humilique uoce talia
profudit: O deus omnipotens coelestia lumine complens Qui celum terramaque tenes per secula
cuius Numen et aeterno complectens omnia giro Infestum uitiis peccati et fece repletum Qui
me christicolam fieri uis munere uisi Temporis exiguo cursu uuoluente futuri Suscipe uota libens
precibusque fa benignus Fluctus sedastisque feros compesce ruinis Casibus eripiens istis nos
atque labore Comprime demulcens mitescens atque serena Vndantem nimium uiolento
turbine pontum.”

59 Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



Matheus Br'um Domingueg Dettma~nn
DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFICIO PAGAO A ORACAO
CRISTA

assim é vitima dessa devastadora tempestade. Essa tempestade so é efetivamente
controlada e modificada pelo poder de Deus, do Deus cristdo, e qualquer existéncia
maligna apenas pode exercer poder de modo a cumprir a vontade de Deus. Apenas o
poder de Deus pode alterar o clima, uma poténcia que esta além das capacidades
humanas e inclusive dos tais magos pagaos.

Essa passagem se torna ainda mais interessante se tomarmos o trecho anterior
do relato de Dudo. Neste trecho, Dudo afirma que a tempestade foi causada por
espiritos invejosos que temiam a conversao e o batismo iminente de Rollo e seus
seguidores e invejavam a gloria que eles obteriam, gloria essa que esses proprios
seres haviam perdido (DUDO DE SAINT-QUENTIN, 1865, pp. 152).

Dudo ndo elabora muitos detalhes sobre a natureza desses seres, se seriam
anjos que haviam caido da graca de Deus. Porém, uma afirmacéo pode ser feita:
esses seres apenas poderiam realizar tal agao se estivessem incutidos com o poder
de Deus e com sua aprovagao. Assim, a propria ocorréncia da tempestade que quase
destrdi os navios de Rollo também seria parte da vontade de Deus e dos planos de
Deus para Rollo.

Esses espiritos malignos parecem cumprir o papel de instar Rollo a
efetivamente aceitar o poder de Deus e a verdade do cristianismo. Rollo precisa
aceitar seu destino, que ja havia sido apresentado a ele por meio de seu sonho. Isso
parece ser corroborado pelo fato de, na narrativa, a tempestade cessar tdo logo Rollo
roga ao Deus cristdo. Parece condizente com a tradigao literaria carolingia pensar que
tanto a tempestade quanto o seu apaziguamento sao realizagdes da vontade de Deus
€ apenas possiveis por sua intercessao e fruto do poder Dele.

Dudo reforga a superioridade do poder de Deus e da propria Igreja crista, ao
mesmo tempo que expde a ineficiéncia e o erro das crencas pagas. Mesmo confiando
em seus rituais sangrentos para lhes garantir protecdo e segurancga, esses se
mostram ineficientes diante dos planos do Deus cristdo. Toda acdo sobrenatural ou
com efeitos magicos so6 é possivel pelo poder Dele e seguindo a vontade Dele a fim
de cumprir os planos da providéncia divina, o que, na obra de Dudo de Saint-Quentin,
€ conduzir até a aceitagado do cristianismo por Rollo e a salvacdo de sua alma por

meio de seu batismo posterior.

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFICIO PAGAO A ORACAO

o H_ CRISTA

CONSIDERAGOES FINAIS

7'. 3 Matheus Brum Domingues Dettmann

O mundo carolingio nos apresenta uma dinamica interessante a respeito do
entendimento sobre poderes magicos e efeitos sobrenaturais. Em um periodo no
qual a cristandade franca era confrontada com crencgas e rituais magicos pagaos,
seja pelas guerras contra os saxdes ou pelas invasdes escandinavas posteriores, se
torna fundamental para a Igreja afirmar a superioridade e supremacia do poder do
Deus cristao sobre essas crengas errdbneas pagas.

Essa afirmacao é feita pela condenacéo e censura ndo apenas dessas praticas,
mas do préprio ato de acreditar em sua eficiéncia. O cristianismo, e a igreja de forma
mais especifica, busca monopolizar todo poder efetivo capaz de realizar acgoes
magicas. Qualquer acao envolvendo poderes magicos somente € possivel pela
vontade e permissdo de Deus e mesmo criaturas malignas somente podem agir por
meio do poder de Deus e como instrumentos da vontade Dele.

Nesse contexto, Dudo nos apresenta uma obra de singular valor. O autor,
precisando demonstrar como os soberanos da dinastia normanda sao legitimos
governantes cristdos que abandonaram em definitivo o erro do paganismo, toma uma
decisdo narrativa interessante. Dudo apresenta Rollo, um lider ainda pagao e,
provavelmente, praticante da ritualistica da magia paga, sendo vitima da agao de
espiritos malignos que causam uma terrivel tempestade contra suas embarcagdes.
Tempestade essa que s6 se acalma com o reconhecimento do poder do Deus cristao
por Rollo e a intervengao Dele.

Nao é o blot ou qualquer outra forma ritual paga que salva Rollo e seus
seguidores. E a intervencdo divina do Deus cristdo. A propria tempestade s6 é
possivel por meio do poder e da vontade de Deus. Toda a passagem parece seguir
os planos de Deus com perfeicdo para levar até a conclusao ideal: Rollo e seus
seguidores nordicos abandonarem o erro do paganismo e aceitarem a salvagao de
Jesus Cristo. Ao fazer isso, Rollo parece aceitar também a superioridade do poder de
Deus sobre suas antigas crengas pagés e a necessidade de abandona-las.

Assim, o plano de Deus se concretiza. Rollo e seus seguidores abandonaram
a ilusdo enganosa do paganismo e abandonaram seus rituais magicos. Rollo encontra
a salvagao de sua alma pela sua conversao. Conversao que segue a vontade de Deus

e que ja era prometida desde o seu sonho na Inglaterra. Rollo se torna cristdo porque

6 ] Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



62

Matheus Br'um Domingueg Dettma~nn
DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFICIO PAGAO A ORACAO
CRISTA

Deus assim o quis e, pela vontade Dele, Rollo chega até a Franga, é batizado e se
torna o governante da Normandia.

Todos esses acontecimentos seguem a vontade de Deus e somente s&o
possiveis pela sua intervencdo. Dessa forma, a posicdo desses normandos como
membros dessa cristandade e dessa elite franca ndo deve ser questionada, uma vez

que é fruto da vontade divina de Deus e uma consequéncia da a¢ao de Seu poder.

REFERENCIAS

AMORIM, Suenia de Sousa.Mito, magia e religido na volsunga saga: um olhar sobre
a trajetdria mitica do herdi Sigurd. Dissertacdo (mestrado em ciéncias das religides)-
Universidade Federal da Paraiba, Jodo Pessoa, 2013.

BAILEY, Michael. From sorcery to witchcraft:Clerical conceptions of magic in the Later
Middle Ages. Speculum, vol. 76, 4, 2001, pp. 960-990.

BAILEY, Michael. Magic and Disbelief in carolingian Lyon. In:CONTI, Fabrizio (Ed).
Civilizations of the supernatural, 2020, 177-202.

BATES, David. Normandy before 1066 .London: Longman, 1982.

BAUDUIN, Pierre. La premiere Normandie (Xe—Xle siécles)- sur les frontiéres de‘haute
Normandie: identité et construction d’'une principauté. Caen: Presses Universitaires de
Caen, 2004.

BOQUET, Damien; NAGY, Piroska. Medieval sensibilities : A history of emotions in the
Middle Ages. Cambridge: Polity, 2018.

BURKE, Peter. O renascimento. Lisboa: Texto e grafia, 2008.

BROWN, Peter. The rise of Western Christendom: Triumph and Diversity, A.D. 200-
1000. New Jersey: John Wiley & Sons, 2012.

DAVIDSON, Hilda Roderick Ellis. Deuses e mitos do norte da Europa. Trad. M. M.
Leal. Sao Paulo: Madras, 2004.

DUBY, Georges. Heloisa, Isolda e outras damas do século Xll. Sao Paulo: Companhia
das Letras, 1995.

DURKHEIM, Emile. As formas elementares da vida religiosa. Sdo Paulo: Martins
Fontes, 1996.

LANGER, Johnni. As religibes nordicas da Era viking: simbolos, ritos e deuses.
Petropolis: editora vozes, 2023.

ELIAS, Norbert, O processo civilizador : Uma histéria dos costumes, Rio de Janeiro:
Jorge Zahar Editor, 1990.

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



Matheus Br'um Domingueg Dettma~nn
DUDO DE SAINT-QUENTIN E A MAGIA: DO SACRIFICIO PAGAO A ORACAO
CRISTA

MCNAIR, Fraser. The politics of being Norman in the reign of Richard the Fearless,
Duke of Normandy (r. 942-996). Early Medieval Europe, 2015, 23, p. 308-328.

PALMER, James. Defining paganism in the Carolingian World. Early Medieval Europe,
2007, 15, p. 402-425.

REYNOLDS, Susan. Social mentalities and the cases of medieval scepticism.
Transactions of the Royal Historical Society, 6th ser. 1 (1991): 21-41.

SHOPKOW, Leah. History and Community: Norman Historical Writing in the Eleventh
and Twelfth Centuries. Washington: Catholic University of America Press. 1997.

FONTES
DUDO DE SAINT-QUENTIN. De moribus et actis primorum Normannize ducum .

Editado por Jules Lair. Mémoires de la Société des Antiquaires de Normandie, 23,
1865.

Recebido em 19/09/2025
Aprovado em 02/12/2025

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



