
 
 

 165 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

ONTOLOGIA DO CORPO HERÉTICO* 
 

ONTOLOGY OF THE HERETICAL BODY 

 

SANTOS, Letícia de Oliveira**   
https://orcid.org/0009-0001-5185-6445 
 
 
RESUMO: Este artigo analisa a 
construção histórica do corpo feminino 
e a emergência da prostituta como 
“corpo herético” no Brasil do século 
XIX, especialmente em Fortaleza após 
a Grande Seca de 1877. Partindo de 
uma perspectiva que articula tradição 
cristã, ideais patriarcais e pressões 
socioeconômicas, argumenta-se que a 
prostituta, ao ocupar o espaço público 
e vender seu corpo para a 
sobrevivência, desafia as normas de 
feminilidade e moralidade vigentes, 
tornando-se alvo de estigmatização, 
patologização e controle social. 
Inspirando-se em Foucault e Chalhoub, 
o estudo demonstra que, embora 
marginalizada, a prostituta representa 
também um espaço de resistência, 
evidenciando tensões entre disciplina e 
desvio, moralidade e necessidade, e 
configurando-se como um corpo que 
questiona os limites do poder sobre o 
feminino no século XIX. 
 
PALAVRAS-CHAVE: Corpo Feminino, 
Prostituição, Brasil Imperial.  
 

ABSTRACT: This article analyzes the 
historical construction of the female 
body and the emergence of the 
prostitute as a “heretical body” in 19th-
century Brazil, especially in Fortaleza 
after the Great Drought of 1877. From a 
perspective that articulates Christian 
tradition, patriarchal ideals, and 
socioeconomic pressures, it is argued 
that the prostitute, by occupying public 
space and selling her body for survival, 
challenges prevailing norms of 
femininity and morality, becoming a 
target of stigmatization, pathologization, 
and social control. Drawing on Foucault 
and Chalhoub, the study demonstrates 
that, although marginalized, the 
prostitute also represents a space of 
resistance, highlighting tensions 
between discipline and deviation, 
morality and necessity, and configuring 
herself as a body that questions the 
limits of power over the feminine in the 
19th century. 
 
KEYWORDS: Female Body, 
Prostitution, Imperial Brazil. 

 

 

 
* Este artigo reúne alguns resultados a que se chegou uma dissertação de Mestrado em 

História sobre as ideias construídas em torno da prostituição derivada da Grande Seca de 

1877 no sertão brasileiro, pesquisa financiada pelo Programa de Bolsas Institucional da UNILA 

(PROBIU). 
** Doutoranda em Antropologia Social pela Universidade Federal do Amazonas (UFAM). Mestra 

em História pela Universidade Federal de Integração Latino Americana (UNILA).  



 

 166 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Letícia de Oliveira Santos  
ONTOLOGIA DO CORPO HERÉTICO 

INTRODUÇÃO 

 

Em sua construção histórica, o corpo humano reflete o próprio percurso da 

humanidade ao longo do tempo. Diversas culturas e sociedades atuaram sobre ele, 

definindo suas singularidades, imputando-lhe atributos e defeitos, e instituindo normas 

de comportamento, estética, saúde e sexualidade. Nesse sentido, a história do corpo 

se configura como um campo de significados produzidos socialmente. Nas palavras 

de Rosário (2006), tais modelos produziram a história corporal, e as mudanças 

temporais em torno da constituição física do ser humano resultam das transformações 

ocorridas nos discursos que incidem sobre o corpo.  

Perscrutando um breve histórico ocidental em relação a este objeto orgânico, 

verifica-se que nos primórdios da Grécia Antiga o corpo humano já passeia por 

inúmeros ideais de beleza e saúde, sendo instrumento de exaltação e de interesse 

estatal. Ainda segundo Rosário (2006), a moral quanto ao corpo e ao sexo não era 

vigiada e austera em relação aos homens, porém já se aplicava nas mulheres. A título 

de exemplo, a poligamia e a homossexualidade eram entendidas com normalidade 

para o corpo masculino, porém repreendidas no corpo feminino.   

A ascensão do cristianismo nas sociedades europeias transporta uma nova 

percepção do corpo, que passa a ser visto com pudor e decoro, sendo agora matriz 

do pecado. O corpo torna-se prisão da alma, configurando uma cultura sobre tal objeto 

que definiu as relações sociais existentes durante a Idade Medieval, e atravessou 

oceanos até o Novo Mundo, no ínterim dos processos colonizadores. O Iluminismo 

dissocia o corpo da alma no final do século XVIII, no qual este passa a servir à razão 

e à ciência na transmissão da Era Moderna para a Contemporânea, passagem de 

tempo a qual investigaremos neste artigo. Entretanto, como iremos notar, nem o 

Iluminismo ou qualquer movimento intelectual das forças científicas que se moveram 

pelo Brasil no final do século XIX foram capazes de minguar com a reprimenda em 

torno do corpo feminino, que prosseguiu a ser um agente de intenso julgamento para 

a sociedade brasileira, especialmente no contexto pós-Grande Seca do Ceará, 

durante a década de 1880.  

Esta pesquisa se configura numa análise a partir da leitura sobre as ideias 

construídas em torno do universo feminino ao longo dos séculos, e o resultado 

histórico e moral que se estabeleceu na cidade de Fortaleza após o imenso êxodo 



 

 167 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Letícia de Oliveira Santos  
ONTOLOGIA DO CORPO HERÉTICO 

rural causado pela estiagem que durou de 1877 a 1880, movendo milhares de 

retirantes para a capital da província do Ceará que, sob condições de extrema miséria, 

motivaram centenas de mulheres a ingressarem no ramo meretrício como forma de 

sobrevivência, sendo amplamente julgadas por exporem seu corpo à heresia em troca 

de um bem tão “superficial” como o dinheiro.  

 

CORPUS CHRISTI 

 

Dentro da Igreja Católica, a heresia é entendida como a negação obstinada de 

uma doutrina essencial da fé, persistindo mesmo após a correção. Autores como João 

Paulo II, em Catecismo da Igreja Católica, e historiadores como Hilaire Belloc (2009) 

destacam que o herético é aquele que, de livre e espontânea vontade, escolhe o 

desvio, afastando-se da comunhão eclesiástica. Historicamente, esse conceito foi 

crucial para a estruturação da doutrina católica. No entanto, é importante notar que, 

na dinâmica patriarcal das sociedades ocidentais, as mulheres sempre foram vistas 

como mais propensas à heresia, refletindo tensões de poder e controle sobre seus 

corpos e suas consciências, como debateremos adiante. Todavia, em suma, a 

compreensão da heresia não só ilumina a história da fé, mas também revela as 

estruturas de poder subjacentes. 

Segundo a mitologia cristã, prescrita na narrativa bíblica, durante o processo 

da Criação do universo, Deus originou o homem e a mulher no sexto dia. 

Especificamente, em Gênesis 1:27, “Criou Deus o homem à sua imagem, à imagem 

de Deus o criou; homem e mulher os criou”.  O homem é criado primeiro, e segundo 

o livro cristão, seu corpo seria uma imagem análoga à própria divindade criadora. Em 

virtude disso, a narrativa de que Deus seria um homem se origina nesse momento, o 

que já o coloca em posição superior ao gênero oposto, afinal, ele é a representação 

mais próxima de Deus na Terra. A mulher é criada posteriormente, pois “Disse mais o 

Senhor Deus: não é bom que o homem esteja só; far-lhe-ei uma companheira que 

esteja sempre diante dele” (Gênesis 2:18). Na justificativa cristã, a mulher é criada 

somente como um suporte emocional ao homem, para que não se sinta solitário 

enquanto “doma” a Terra. Ela é apenas uma companheira, alguém que o apoiará em 

sua trajetória, posicionando o gênero feminino como inferior na escala patriarcal que 

se institui a partir dali.  O homem se concebe como um sujeito autônomo, enquanto a 



 

 168 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Letícia de Oliveira Santos  
ONTOLOGIA DO CORPO HERÉTICO 

mulher é um sujeito reflexo, cuja identidade nasce e se constrói a partir de sua relação 

com o masculino.  

A primeira mulher, conhecida como Eva, mesmo em papel secundário diante 

de seu consorte, possui uma natureza diferente de Adão. É curiosa, é questionadora, 

e se torna a principal responsável pelo afastamento do homem de Deus, pois após 

comer do fruto proibido, Eva e Adão são castigados e expulsos do jardim paradisíaco 

do Éden. Por causa dela, os seres humanos ganham o conhecimento sobre o que 

seria o pecado, e passam a viver sob esse infortúnio que agora os perseguiria sobre 

a Terra. Antes viam a nudez com casualidade, mas a partir dali, sentem desejo e 

vergonha por estarem expostos um ao outro, e por isso, se veem obrigados a vestir-

se para não mais se revelarem. Para o cristianismo, é aqui que se origina o pudor e a 

vergonha sobre o corpo, e a mulher se torna a principal responsável por descoberta 

considerada tão vexadora.  

 

Perante o deus cristão, o deus que estava em toda a parte, os homens e as 
mulheres deviam ocultar o corpo. Nem entre os casais, na intimidade, ele 
deveria ser inteiramente desvelado. O pecado rondava tudo. 
O cristianismo reprime constantemente o corpo (o "corpo é a abominável 
vestimenta da alma" diz o papa Gregório Magno). Por outro lado, é glorificado, 
nomeadamente através do corpo sofredor de Cristo. (BARBOSA; MENA 
MATOS; COSTA, 2011, p. 26) 

 

Outro fator contribuinte para o protocolo patriarcal do judaísmo-cristianismo é 

sua cultura monoteísta. Só existe um deus, que como já denotado, cria o homem à 

sua própria semelhança. Nas demais religiões cultuadas na Antiguidade, como a 

egípcia, a grega ou a persa, diversas deidades se apresentam, e algumas destas 

assumem o gênero feminino como representação física, nas quais a maioria encontra-

se relacionada sempre à natureza, a terra e a fertilidade.  

Essa relação entre a terra e a natureza existe desde os primórdios da 

humanidade. “Mulher” e “terra” são antigos sinônimos do vocabulário ariano de muitas 

línguas indo-europeias, com mínimas mudanças na configuração gramatical. A 

palavra “mulher” estaria ligada à vida, enquanto “homem” a “morte”. Os antigos 

associavam a mulher como origem da vida, devido à sua capacidade de geração e 

procriação, relacionada ao processo de gravidez (BEHJATI-ARDAKANI et al., 2016, 

p. 3-4).  



 

 169 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Letícia de Oliveira Santos  
ONTOLOGIA DO CORPO HERÉTICO 

Na mitologia judaico-cristã, existe apenas uma divindade, que se apresenta 

com gênero masculino, perpetuando uma cultura urânica que teria atravessado alguns 

séculos até a encarnação desse deus na figura humana de Jesus de Nazaré. Ele 

escolhe um humano do gênero masculino para se apresentar aos seus súditos, que 

auxilia na firmação antropológica onde o corpo masculino seria a imagem por 

excelência do divino (BINGEMER, 2022, p. 558).  

E a partir de Jesus, o corpo humano também passa a ser glorificado, pois após 

a crucificação sendo um deus em carne e osso, o sofrimento de Jesus atribui valor 

espiritual para a dor física. Difunde-se o ensinamento bíblico sobre a morte de Cristo, 

numa lição moral onde o ser humano deve suportar todas as dores do corpo de 

maneira significativa, em detrimento da experiência dos prazeres (TUCHERMAN, 

2004). O corpo se torna um mero receptáculo da alma, que carrega o verdadeiro valor 

para Deus. Os prazeres da carne devem ser ignorados em prol da salvação do 

espírito, e por isso, o ser humano não deve sucumbir aos desejos do corpo, se quiser 

ter sua alma salva e apresentada perante Deus após a morte. A alma é o verdadeiro 

corpus christi.  

Durante a Idade Média, sob a hegemonia do cristianismo na Europa, o corpo 

passou a constituir a base das relações sociais, sendo concebido como espaço de 

culpa, perversão e constante necessidade de purificação por meio da punição. Nesse 

contexto, a fogueira foi instituída como destino dos hereges, compreendida como meio 

de “salvar” suas almas, legitimada pela autorização papal de Inocêncio IV em 1254 

(BARBOSA; MENA MATOS; COSTA, 2011, p. 27). A bruxaria emerge nesse cenário 

de teorias corporais, em que os demônios buscariam apoderar-se das almas humanas 

por meio da posse dos corpos — processo frequentemente associado à sexualidade.  

Segundo o Malleus Maleficarum1, a mulher seria mais vulnerável a tais 

acometimentos devido à sua natureza considerada frágil e falha em relação ao 

homem, o que justificaria sua maior propensão à bruxaria. Amparada por esse 

discurso, a perseguição se intensificou, resultando na repressão e morte de milhares 

de mulheres ao longo do período. Silvia Federici (2017), ao analisar a perseguição às 

 
1 Malleus Maleficarum, ou Martelo das Feiticeiras, foi escrito por Heirich Kramer e James 

Sprenger em 1486, e se tornou um manual da Inquisição, pois ensinava a reconhecer as 

pessoas ligadas à heresia e também apresentava diversas técnicas de punição, tortura e 

morte. A obra se tornou famosa por seu desprezo em torno da figura da mulher. 



 

 170 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Letícia de Oliveira Santos  
ONTOLOGIA DO CORPO HERÉTICO 

mulheres durante a caça às bruxas, destaca que “o corpo feminino foi identificado 

como terreno privilegiado do mal, fonte de tentação e desordem” (FEDERICI, 2017, p. 

207). Nesse sentido, a demonização da mulher tornou-se “um meio de disciplinar a 

sexualidade e de subordinar o trabalho feminino às necessidades do Estado e do 

capital” (FEDERICI, 2017, p. 214). Em Malleus Maleficarum, a mulher é retratada 

como inerentemente impura e moralmente desviada, sustentando-se em argumentos 

teológicos e simbólicos de forte cunho misógino. Um dos fundamentos apresentados 

é a ideia de que, por ter sido criada a partir de uma costela de Adão — um osso curvo 

— a mulher jamais poderia ser “reta” ou “correta” em sua essência.  

 

Mas a razão natural está em que a mulher é mais carnal do que o homem, o 
que se evidencia pelas suas muitas abominações carnais. E convém observar 
que houve uma falha na formação da primeira mulher, por ter sido ela criada 
a partir de uma costela recurva, ou seja, uma costela do peito, cuja curvatura 
é, por assim dizer, contrária à retidão do homem. E como, em virtude dessa 
falha, a mulher é animal imperfeito, sempre decepciona e mente. (KRAEMER; 
SPRENGER, 2017, p. 94) 

 

Soma-se a isso a narrativa bíblica de Eva, a primeira a dialogar com Satanás e 

a consumir o fruto proibido, o que estabeleceria uma suposta intimidade entre o Diabo 

e o feminino, estendendo essa relação a todas as mulheres. A obra também sugere 

que o homem, submetido ao desejo sexual, teria sido facilmente persuadido pela 

mulher a pecar, o que justificaria o isolamento religioso masculino nos mosteiros 

medievais como forma de evitar a tentação e preservar a virtude. Por fim, os autores 

atribuem à mulher uma singular capacidade de copular com o Diabo, o que a tornaria 

senhora dos prazeres carnais e principal agente do mal na Terra. A partir disso, ela é 

responsabilizada por uma série de desgraças, como a impotência masculina, 

obsessões, paixões desordenadas, abortos, sacrifícios infantis, colheitas fracassadas, 

doenças nos rebanhos, entre outros males atribuídos à ação demoníaca. 

Na tradição cristã, outro modelo feminino se impõe como contraponto à heresia: 

Maria, a mãe virgem que concebeu Jesus. Escolhida por Deus para gerar o salvador, 

ela engravida de forma assexuada, tornando-se o emblema máximo da pureza. Nesse 

imaginário, Maria consolida-se como arquétipo da “mulher perfeita”: obediente à 

vontade divina, devotada à família e submissa ao noivo, José. Sua condição de virgem 

e mãe ao mesmo tempo reforça um ideal inatingível, no qual a castidade e a 

maternidade coexistem como atributos de santidade e submissão. 



 

 171 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Letícia de Oliveira Santos  
ONTOLOGIA DO CORPO HERÉTICO 

A figura de Maria ganha popularidade na passagem entre a Idade Média e a 

Idade Moderna, justamente pelo conceito de exemplo a ser seguido, em contraste 

com a figura de Eva, como a mulher responsável pelo pecado ter chegado ao mundo. 

Maria é alguém tão pura que foi escolhida honrosamente pelo próprio Criador para 

gerar o seu filho em carne e osso na terra. Ela resgata essa imagem de pudor, 

castidade e beleza feminina, reforçando a ideia de controle patriarcal exercida pela 

mitologia cristã, portanto, torna-se um arquétipo de feminilidade de corpo e alma 

femininos, construída para servir de guia, mas que permanece fora do alcance real 

das mulheres.  

 

A ideia da mulher luxuriosa, fonte dos males e de pecado não desaparecerá 
imediatamente e nunca de todo. Ao lado desta nova visão da sexualidade 
feminina como uma sexualidade passiva, inicia-se também uma configuração 
do modelo da domesticidade, que transformar-se-á no “anjo do lar” do século 
XIX. O Concílio de Trento (1545-1563) no qual definiu-se o caráter 
sacramental do casamento, comportará mudanças para as mulheres devido 
ao reforçamento do controle da moralidade. (...) Se a luxúria havia perdido a 
humanidade com Eva no paraíso, o remédio contra estes propalados defeitos 
das mulheres seria uma constante vigilância sobre os seus costumes e um 
rigoroso confinamento ao mundo doméstico. Quando instala-se o casamento 
monogâmico, torna-se necessária a criação do mito da Virgem Maria, porque 
já não é possível englobar todas as mulheres no mito de Eva. O casamento 
necessita de uma imagem feminina purificada na exaltação à maternidade. 
Esta construção mítica tornou-se o modelo ideal de mulher, inatingível. 
(COOLING, 2015, p. 190-191).  

 

O CORPO SOBREVIVENTE 

 

Desde a Grécia Antiga, com a consolidação das estruturas patriarcais, o 

modelo da “mulher do lar” começa a ser delineado desde a infância. A mulher era 

socialmente destinada à submissão: primeiro ao pai e, após o casamento, ao marido. 

Sua educação e seu convívio social permaneciam restritos ao espaço doméstico e às 

relações familiares ou conjugais. O corpo feminino, nesse contexto, era concebido 

como propriedade dos homens aos quais estivesse vinculada. Em contraste, a 

prostituta emerge como figura de ruptura desse sistema, uma vez que, em regra, não 

está sob a tutela paterna ou marital, utilizando seu corpo de forma autônoma para 

obter sustento por meio da prática sexual. Ela era uma figura livre, cuja liberdade lhe 

permitia comprar e passear com o próprio dinheiro, e por isso, sempre representou 

uma ameaça aos que buscavam orquestrar e consolidar o sistema de submissão em 

relação aos corpos (TEODORO; SILVA, 2015, p. 213-214).  



 

 172 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Letícia de Oliveira Santos  
ONTOLOGIA DO CORPO HERÉTICO 

A tradição cristã também produziu outras figuras femininas mobilizadas como 

instrumentos de condenação moral, entre elas: Maria Madalena. Embora não haja, 

nos textos bíblicos, qualquer referência explícita à sua condição de prostituta, 

consolidou-se ao longo dos séculos a interpretação de que exercia esse ofício. Essa 

associação deriva, em grande parte, de uma passagem do evangelho de Lucas que 

descreve a trajetória de Jesus como profeta, e que foi posteriormente reinterpretada 

pela tradição cristã de modo a vincular Madalena à prostituição.  

 

[...] andava Jesus de cidade em cidade, e de aldeia em aldeia, pregando e 
anunciando o evangelho do reino de Deus; e iam com ele os doze, bem como 
algumas mulheres que haviam sido curadas de espíritos malignos e de 
enfermidades: Maria, chamada Madalena, da qual tinham saído sete 
demônios. (BIBLIA, Lucas 8:2.) 

 

A referência bíblica aos “sete demônios” atribuídos a Maria Madalena pode ser 

interpretada como uma alusão simbólica aos Sete Pecados Capitais, particularmente 

à Luxúria, frequentemente associada e recriminada no corpo feminino. Contudo, 

outras passagens apresentam nuances distintas, como o episódio em que Jesus 

perdoa uma mulher adúltera, impedindo que fosse apedrejada pelos fariseus, ainda 

sujeitos à Lei de Moisés. Essa ambivalência ilustra como a moralidade cristã oscilava 

entre condenação e perdão, moldando a percepção histórica do corpo feminino como 

terreno de disputa moral e social. 

Autoras como Marina Warner (1983) destacam que a tradição cristã 

reinterpretou Maria Madalena como símbolo de pecado e redenção, construindo sua 

imagem como prostituta mesmo sem evidências bíblicas diretas, reforçando a 

dicotomia entre “mulher virtuosa” e “mulher pecadora”. Elisabeth Fiorenza (2016) 

complementa ao mostrar que essas leituras patriarcais consolidaram uma hierarquia 

moral sobre as mulheres, legitimando tanto a marginalização quanto o controle de 

seus corpos. Assim, a associação entre a prostituta e figuras femininas bíblicas como 

Madalena serve como um mecanismo histórico para naturalizar a culpa, a exclusão e 

a vigilância sobre a sexualidade feminina, consolidando padrões de comportamento 

que persistiram por séculos. 

 

Segundo Paul Gardner (2005, p. 284) na obra Quem é quem na Bíblia 
Sagrada, “a tradição eclesiástica há muito tempo identificou Maria Madalena 
como a ‘mulher da cidade’”, ou seja, a prostituta perdoada por Jesus. 



 

 173 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Letícia de Oliveira Santos  
ONTOLOGIA DO CORPO HERÉTICO 

Entretanto, em momento algum há menção do nome dela na referida 
passagem e a mulher adúltera pode ser ainda entendida como aquela que 
traiu o marido e não necessariamente mulheres que eram prostitutas. 
Interessante observar ainda a expressão “mulher da cidade” citada por 
Gardner, que parece refletir a ideia de que o espaço da mulher era o privado, 
enquanto o do homem era o público. Diante disso, a prostituta poderia ser 
entendida como aquela que estaria no “lugar errado”, ocupando parte daquilo 
que pertence ao homem. Segundo Cadaval (2002), o cristianismo pode ser 
considerado um marco histórico da prostituição, eis que as questões sexuais 
passaram do domínio civil para o domínio religioso. Talvez a figura de Maria 
Madalena tenha sido incluída nessa situação por uma necessidade humana 
de trabalhar na Bíblia algumas questões que atormentavam a sociedade 
daquela época, inclusive pela necessidade de incluir posturas morais que 
atendessem aos anseios políticos e econômicos daquele povo. (TEODORO; 
SILVA, 2015, p. 216-217). 

 

É interessante observar que Maria Madalena é intitulada como “mulher da 

cidade”, uma possível referência ao que posteriormente seria conhecida como uma 

“mulher da rua”, em oposição à clássica “mulher do lar”, cultuada e valorizada dentro 

da comunidade cristã. Essa distinção entre tais figuras e exemplos femininos 

perpetuaria durante séculos, atravessando continentes. No final do século XIX, 

durante o período do Brasil Imperial, a figura da prostituta segue associada como uma 

mulher sem valor moral, sendo referenciada muitas vezes como alguém “sem lar”.  

Em 1877, a província do Ceará enfrentou um evento climático extremo 

conhecido como Grande Seca, período de três anos marcado pela ausência 

prolongada de chuvas, que devastou a vegetação e desertificou amplas áreas do 

sertão, comprometendo a subsistência dos sertanejos. Tal catástrofe ambiental 

provocou uma migração em massa em direção às capitais nordestinas e outras 

províncias, com Fortaleza recebendo o maior contingente de retirantes: cerca de 80 

mil pessoas chegaram à cidade em 1878, aproximadamente quatro vezes o número 

de habitantes tradicionais. Estima-se que outras 55 mil pessoas tenham migrado para 

diferentes províncias, enquanto quase 120 mil morreram em decorrência da fome, 

doenças e condições insalubres no sertão (STUDART, 1909). 

Diante desse cenário de vulnerabilidade extrema, muitas mulheres recorreram 

à prostituição como estratégia de sobrevivência, utilizando seus corpos para garantir 

a própria subsistência e a de suas famílias. Relatos da época, como os presentes na 

obra de Rodolpho Theóphilo, História da Seca do Ceará, 1878-1880 (1922), 

descrevem um quadro social dramático, em que a escassez extrema resultou em 

situações de desespero: pessoas desnutridas circulando pelas ruas, pais vendendo 



 

 174 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Letícia de Oliveira Santos  
ONTOLOGIA DO CORPO HERÉTICO 

filhos, mães envolvendo-se em atividades sexuais remuneradas de forma precária, e 

crianças debilitadas expostas à fome e à violência, ilustrando o impacto profundo da 

crise ambiental sobre as estruturas sociais e familiares na província. 

Não somente livros, mas muitos artigos e colunas de jornais ficaram infestados 

de descrições físicas e julgamentos sociais sobre a barbaridade que acontecia no 

Nordeste nesse período. Antes de ganhar notoriedade por sua atuação nas 

campanhas abolicionistas da década seguinte, José do Patrocínio exercia as funções 

de escritor e jornalista quando teve início a Grande Seca de 1877. Contratado pela 

Gazeta de Notícias – jornal notável do Rio de Janeiro –, deslocou-se ao Ceará naquele 

ano e assumiu o papel de mediador das informações que, transmitidas à Corte, eram 

publicizadas como relatos sobre a situação vivida no Nordeste. Além disso, também 

escreveu diversas críticas em revistas e periódicos menores do próprio Nordeste. Um 

dos mais ricos em descrição física desse cenário de seca se encontra publicado na 

Revista Besouro, intitulado Sermão de Lágrimas.  

 

A virgindade sofrendo em seu pudor, grinaldas vendidas por um punhado de 
farinha, como a ‘primogenitora’ bíblica por um prato de lentilhas; a 
maternidade sacrificada nos seus mais santos devotamentos, buscando em 
vão ‘sucrestar’ de seu amor uma gota de leite, para com ela iludir a secura 
vesana e a consumação da fome que lhe assassinam impiedosamente os 
filhos. Ainda mais; o zelo santo dos deuses lares extintos e a profanação dos 
mais castos sentimentos conjugais sem o protesto ao menos da parte de 
desonrados. Todas essas cenas de lamentosa anormalidade desdobradas 
pelos caminhos na promiscuidade atenuadora do infortúnio, tiveram como 
complemento o abandono da terra natal e a emigração para outros climas, 
outros costumes, outra educação. (PATROCÍNIO, Sermão de Lágrimas, 
1878, p. 36) 

 

É possível identificar indícios do universo prostitucional que se consolidaria em 

Fortaleza nas décadas posteriores já nesse excerto. Ao mencionar a virgindade e as 

grinaldas sendo negociadas por um punhado de farinha, evidencia-se a transformação 

do corpo feminino em moeda de troca equivalente a um alimento considerado comum 

na dieta nordestina. Embora não seja possível determinar com precisão a qual tipo de 

farinha Bonifácio se referia, cabe considerar dois cenários: a de milho e a de 

mandioca. 

Durante o processo do tráfico transatlântico entre os séculos XVIII e XIX, a 

farinha de mandioca constituía-se como provisão básica adquirida por marinheiros 

para a alimentação de escravizados nos tumbeiros, o que revela seu baixo custo 



 

 175 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Letícia de Oliveira Santos  
ONTOLOGIA DO CORPO HERÉTICO 

(RODRIGUES, 2017, p. 73). Já a farinha de milho compunha, desde o período 

colonial, a base de subsistência das camadas populares, em especial das populações 

historicamente escravizadas. Preparações derivadas, como o cuscuz, integravam o 

cotidiano alimentar urbano e eram amplamente comercializadas como “comida de 

rua”, sobretudo nas cidades nordestinas, onde o cultivo do milho apresentava maior 

viabilidade (ROCHA; NASCIMENTO; SILVA, 2022, p. 12). 

Dessa forma, independentemente da farinha em questão, tratava-se de um 

produto de baixo valor no contexto regional. Assim, o fato de mulheres renunciarem a 

suas “grinaldas”, como assinala o autor, sugere um estado de extrema precariedade. 

Nesse caso, entende-se o termo “grinalda” como metáfora para a castidade, reforçada 

pela referência seguinte à “primogenitora bíblica”, alusão direta à Virgem Maria. 

Historicamente, a grinalda esteve associada à virgindade em rituais e iconografias 

cristãs, seja nas representações bizantinas da mãe de Cristo, seja no uso 

convencional por noivas virgens (PUGA, 2005, p. 61). 

O termo “pudor”, por sua vez, é empregado como sinônimo de constrangimento 

ou acanhamento. Entre os séculos XIX e XX o pudor funcionava como fronteira 

simbólica do que era compreendido como civilizado, sendo a nudez o estado que 

rompia essa linha de contenção moral (FERREIRA; SILVA, 2011, p. 150). Assim, 

quando se afirma que a virgindade sofria em seu pudor, depreende-se que mulheres 

retirantes se viam compelidas a negociar sua castidade em troca de quantias ínfimas 

que lhes permitissem adquirir um alimento banal como a farinha, revelando o grau de 

vulnerabilidade econômica em que se encontravam. 

Na sequência, Bonifácio descreve a maternidade sendo sacrificada em seus 

“mais santos devotamentos”. Mantendo a lógica cristã presente na metáfora anterior, 

sua narrativa convoca o leitor a uma moralidade pautada pela virtude e pela pureza, 

que se veria corrompida diante da miséria. Ao relatar que a mãe buscava “sucrestar 

de seu amor uma gota de leite”, o autor sugere o drama vivido por mulheres incapazes 

de alimentar seus filhos, seja pela falta de recursos, seja pela própria desnutrição que 

as impedia de amamentar. O trecho culmina na descrição de uma “secura vesana” e 

de uma fome devastadora, capazes de ceifar a vida das crianças de forma implacável. 

No parágrafo seguinte, o autor observa que a sacralidade dos lares havia sido 

dissolvida, resultando em uma profanação dos vínculos conjugais sem contestação 

por parte dos “desonrados”. Tal descrição dialoga com a realidade que se configurava 



 

 176 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Letícia de Oliveira Santos  
ONTOLOGIA DO CORPO HERÉTICO 

naquele contexto, em que os próprios maridos não se opunham à prática de 

prostituição das esposas quando esta representava uma estratégia de sobrevivência 

e garantia mínima de subsistência familiar. O relato conclui qualificando essas 

circunstâncias como manifestações de uma “anormalidade lamentável”, interpretadas 

como uma aberração diante das normas sociais vigentes. Nesse enquadramento, a 

miséria é apresentada como catalisadora de um processo de degradação moral, no 

qual a fome e a precariedade material teriam liberado práticas classificadas como 

libertinas pelos códigos morais do período. 

 

O CORPO REBELDE 

 

A lógica de perseguição aos corpos considerados heréticos não se encerrou na 

Idade Média. Pelo contrário, foi ressignificada e incorporada às estruturas modernas 

das sociedades ocidentais. No pós-Grande Seca de 1877, o Nordeste brasileiro 

assistiu à expansão vertiginosa da prostituição em suas capitais, com destaque para 

Fortaleza, onde a presença dessas mulheres passou a ser vista como ameaça à 

ordem urbana e moral (RAGO, 1991). Nesse cenário, autoridades mobilizaram-se 

para controlar e invisibilizar tais sujeitos, transformando-as em alvo de campanhas 

repressivas. A imprensa, financiada em grande parte pelo Estado, desempenhou 

papel central nesse processo, promovendo uma retórica de condenação que 

ultrapassava o discurso jornalístico e alcançava a literatura, consolidando a 

estigmatização social da prostituição e de suas protagonistas. 

Entre os veículos de imprensa que mais se destacaram na mobilização contra 

as prostitutas de Fortaleza, figurava o Gazeta do Norte, dirigido pela influente família 

Pompeu, integrante da aristocracia política liberal cearense. O jornal não apenas 

veiculava artigos de caráter moralizante, mas também recorria ao discurso médico-

científico para legitimar a inferiorização do gênero feminino. Um exemplo emblemático 

foi a publicação das Cartas Sobre a Loucura, do médico Francisco Montezuma, que 

associava a condição feminina à irracionalidade e à degeneração (FREITAS, 2012). 

Paralelamente, o periódico ampliava seu alcance simbólico ao incluir contos, poesias 

e crônicas que, sob o verniz literário, reforçavam a estigmatização das prostitutas, ora 

retratadas como ameaça social, ora como metáforas da decadência moral urbana. 

Assim, o Gazeta do Norte consolidava-se como um dos principais difusores de uma 



 

 177 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Letícia de Oliveira Santos  
ONTOLOGIA DO CORPO HERÉTICO 

campanha sistemática de repressão e invisibilização, articulando medicina, literatura 

e política em um projeto de controle social profundamente marcado por valores 

patriarcais. 

 

IMAGEM 1: ROCHA FILHO, Dias da. “A Pariá”, Coluna Literatura da Gazeta do Norte, edição de 24 
de setembro de 1881. p. 3. 

 

Um exemplo a ser trazido aqui seria o da poesia “A Pariá”, publicado em 24 de 

setembro de 1881, na coluna Literatura do Gazeta do Norte. Francisco Dias da Rocha, 

também conhecido como Dias da Rocha Filho, professor, escritor e pesquisador 

cearense, utiliza em sua poesia um recurso de ironia ao contrapor o universo 

idealizado do amor romântico a uma figura marginalizada: a prostituta. O poema inicia-

se descrevendo dois edifícios, designados como “lar de amores” e “lar de vícios”. O 

primeiro pode ser interpretado como a representação de um espaço legitimado 

socialmente, possivelmente uma igreja, local privilegiado da celebração matrimonial e 

do amor sancionado pelo cristianismo e pelos valores patriarcais do século XIX. Nesse 

sentido, o “amor ideal” aparece vinculado tanto ao sacramento religioso quanto à 

moralidade burguesa. 

Em contraste, o “lar dos vícios” é descrito como o ambiente da degradação, 

marcado por práticas condenadas pela moral oitocentista, como a embriaguez, o fumo 

e a sexualidade fora do matrimônio. A presença da prostituta nesse espaço sugere a 

associação do prostíbulo como lugar de dissolução e ameaça aos bons costumes. As 



 

 178 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Letícia de Oliveira Santos  
ONTOLOGIA DO CORPO HERÉTICO 

estrofes seguintes introduzem uma ambientação bucólica, onde flores, relva e beija-

flores reforçam o tom idílico. Nesse cenário, um casal de noivos se beija, em clara 

alusão ao casamento, uma vez que a manifestação pública da afetividade só era 

considerada legítima após a união formalizada.  

A prostituta, posicionada “defronte” a esse quadro, é descrita como “desbotada” 

e “desgraçada”, adjetivos que evocam tanto piedade quanto repulsa. Sua figura 

contrasta com o ideal amoroso, encarnando o avesso da pureza matrimonial. O 

lamento de que “ninguém lhe teve amor” reforça a ideia de exclusão, projetando sobre 

ela a imagem de um ser condenado à marginalidade pela ausência de afeto e amparo 

social. A poesia de Dias da Rocha, portanto, não apenas espelha a construção social 

da prostituta como corpo desviante e carente de amor, mas também dialoga com 

discursos ainda recorrentes na contemporaneidade, que associam a prostituição à 

carência de vínculos familiares e afetivos (CAVOUR, 2011). 

Na narrativa A Pariá, a personagem feminina não aparece como agente de sua 

própria trajetória. Sua entrada na prostituição ocorre em razão da ausência de um 

homem que a amasse, e sua saída desse universo também depende da figura 

masculina. Assim, a mulher não se apresenta como protagonista de sua vida, mas 

como sujeito cuja condição é definida por terceiros. Essa estrutura narrativa dialoga 

com o imaginário cultural brasileiro, fortemente marcado pela tradição cristã. A 

analogia com o mito bíblico da Criação é evidente: Eva, concebida como derivação de 

Adão, é representada como secundária e submissa, e sua autonomia só se manifesta 

quando, ao decidir sozinha, inaugura o pecado no mundo. 

Essa herança simbólica contribuiu para a construção de um sistema de signos 

no qual a mulher é constantemente associada à ingenuidade e à vulnerabilidade 

diante da ação masculina. Desde os primórdios, o relato bíblico do convencimento de 

Eva pela serpente serviu de base para cristalizar a ideia de que o feminino seria 

naturalmente mais frágil, modesto e suscetível à perdição, ao passo que o masculino 

se consolidava como ativo, racional e dominante. 

Nesse contexto, fortalece-se a dicotomia entre a “mulher do lar” e a “mulher da 

rua”. A primeira representaria o ideal da mãe devotada, da esposa submissa e da 

guardiã do lar; a segunda, ao contrário, estaria associada à corrupção moral, 

vinculada ao espaço público, ao trabalho — inclusive o sexual — e, portanto, à perda 

de respeitabilidade. No Brasil Imperial, a necessidade da mulher em exercer 



 

 179 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Letícia de Oliveira Santos  
ONTOLOGIA DO CORPO HERÉTICO 

atividades laborais já a colocava em posição de inferioridade social, uma vez que o 

trabalho era culturalmente atribuído ao homem. Tal distinção, entretanto, era aplicável 

sobretudo às famílias aristocráticas e burguesas, para as quais a preservação da 

moralidade doméstica constituía um valor central. Entre as classes populares, 

marcadas pela precariedade material, a sobrevivência imediata sobrepunha-se a tais 

preocupações. 

Maria Odila Leite da Silva Dias (1984), em Quotidiano e Poder em São Paulo 

no século XIX, demonstra como esse imaginário se enraizou na sociedade brasileira, 

articulando-se ao processo de urbanização e às diferentes experiências femininas 

entre mulheres pobres e abastadas. Segundo a autora, a concepção da mulher como 

bem “social” e “moral” remonta ao período colonial, quando a escassez de mulheres 

brancas as tornava objeto de disputa entre homens de prestígio. Nesse sentido, o 

casamento operava como mecanismo de apropriação: enquanto as escravizadas 

negras eram destinadas ao trabalho braçal, às esposas brancas cabia o exercício da 

domesticidade e da manutenção do status social do marido. Tal configuração 

sedimentou a noção de que a mulher trabalhadora detinha valor inferior frente àquela 

confinada ao espaço doméstico. Ademais, a hierarquização racial dos corpos 

femininos reforçava essa divisão: segundo Ventres Livres (MACHADO; BRITO; 

VIANA, 2021), o corpo feminino negro era historicamente associado à força de 

trabalho e à utilidade econômica, enquanto o corpo feminino branco era protegido e 

idealizado, simbolizando prestígio, moralidade e pureza. Dessa forma, a mulher negra 

tinha maior probabilidade de ser inserida precocemente no mundo laboral e exposta 

a condições de exploração, enquanto a “sinhá” branca permanecia circunscrita ao 

espaço doméstico e à preservação de seu status social. 

No entanto, as transformações demográficas do século XIX alteraram 

significativamente esse quadro. De acordo com o Recenseamento da População do 

Império do Brasil de 1872, a população total era de 8.419.672 habitantes, dos quais 

4.100.973 eram mulheres, representando quase metade do contingente. A condição 

de “raridade” atribuída ao gênero feminino durante o período colonial desaparece, e, 

para a maioria delas, independentemente da cor ou da condição jurídica, o trabalho 

— muitas vezes precarizado — torna-se imperativo para a sobrevivência. 

 



 

 180 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Letícia de Oliveira Santos  
ONTOLOGIA DO CORPO HERÉTICO 

Esse processo que se delineia com mais clareza, especialmente na segunda 
metade do século XIX, tem, no entanto, raízes no nosso passado colonial, 
pois prover o próprio sustento e o de sua família parece ter sido o destino de 
muitas mulheres no Brasil, contrariando um modelo de ociosidade descrito 
pela historiografia. (...) Como resultado, à mulher branca de elite, ociosa, 
deitada na rede a gritar com os escravos coube recuar e ceder espaços a 
outras mulheres, antes sem história. Viúvas que honravam a memória do 
marido, os bordados, os doces, as conversas com as negras, o cafuné e as 
visitas dominicais à Igreja, somam-se aos testemunhos de época sobre as 
mulheres trabalhadoras, mediadoras e intermediárias nas atividades 
comerciais. Evidências de que uma parcela representativa de mulheres das 
camadas abastadas viviam reclusas ou entregando à indolência, gerou um 
contraponto à mulher mais participante e ativa, à testa da família e dos 
negócios, contribuindo com recursos para a manutenção da casa. (SAMARA, 
1997, p. 26-27) 

 

Considerando essas questões, observa-se que, embora intelectuais como 

Guilherme Braga e Dias da Rocha Filho tenham insistido em representar a mulher 

como agente secundário de sua própria trajetória, as mulheres oitocentistas já 

desempenhavam papéis ativos tanto sobre si mesmas quanto sobre os espaços 

sociais em que estavam inseridas. Em estudo sobre as mulheres e suas 

oportunidades no mercado de trabalho do século XIX, Eni de Mesquita Samara (1997) 

demonstra que, à semelhança dos séculos anteriores, ainda se atribuía ao gênero 

funções específicas, delimitadas por tarefas e por espaços físicos e sociais 

previamente estabelecidos. No entanto, tais papéis não se sustentavam de forma 

rígida. Com o avanço acelerado da urbanização — particularmente em São Paulo, 

analisada pela autora — surgiam atividades informais que rompiam, ainda que 

parcialmente, com a hierarquia patriarcal. 

De acordo com os dados do Recenseamento da População do Império do Brazil 

de 1872, apresentados por Samara, a participação feminina no trabalho estava 

distribuída da seguinte forma: 43,5% na lavoura, 33,23% em serviços domésticos, 

10,9% na costura, 5,54% como criadoras e jornaleiras e apenas 0,26% como 

comerciantes (SAMARA, 1997, p. 39-40). Trata-se, portanto, majoritariamente de 

ocupações de baixa renda, revelando como as mulheres estavam inseridas em 

atividades essenciais, mas precarizadas, que sustentavam a economia cotidiana do 

Império. 

Como se pode perceber, a inserção das mulheres no mundo do trabalho é 
um fato comprovado. Sujeitas à repressão do fisco e das autoridades locais, 
integraram-se especialmente às atividades do comércio e artesanato. 
Marcante é também a sua presença como chefes de domicílio, gerindo as 
economias domésticas em várias regiões brasileiras do século passado. (...) 
Por necessidade, talvez por escolha, a realidade é que as mulheres 



 

 181 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Letícia de Oliveira Santos  
ONTOLOGIA DO CORPO HERÉTICO 

trabalharam em suas casas ou no mundo fora delas. A natureza, o significado 
e o local do trabalho naturalmente mudaram com o passar do tempo. Assim, 
os serviços executados pelas mulheres no passado e que ajudaram na 
sobrevivência da família, nem sempre significaram ganhos monetários. 
Plantando vegetais, criando animais, preparando a comida, tecendo e 
cozendo, seu trabalho serviu primordialmente para a manutenção da casa. 
Em outros casos, a troca dos excedentes da produção caseira, o costurar, o 
fiar e o tecer tornaram-se atividades específicas para a sobrevivência 
econômica do fogo e eram realizadas, conjuntamente, por mulheres adultas 
e jovens solteiras, residentes nas áreas urbanas e rurais. (SAMARA, 1997, p. 
45 e 47) 

 

Dessa forma, percebe-se que, embora a ideologia social oitocentista ainda 

reforçasse a distinção entre a “mulher da rua” e a “mulher do lar”, tais categorias não 

eram excludentes em termos práticos. Em diversas circunstâncias, ambas as 

dimensões se entrecruzavam na trajetória de uma mesma mulher, revelando a fluidez 

e a complexidade dos papéis femininos no período. Um exemplo significativo de 

atuação ativa e autônoma pode ser identificado na figura das cafetinas, responsáveis 

pela administração dos bordéis, pela mediação entre clientes e prostitutas e pelo 

agenciamento das atividades sexuais. Nesse sentido, as cafetinas desempenhavam 

funções análogas às dos cafetões, mas com um diferencial: ao se posicionarem como 

gestoras e intermediárias do mercado da prostituição, reafirmavam sua agência dentro 

de um espaço marcado por forte estigmatização social e por rígidos códigos de 

gênero. 

Esse imaginário de vigilância e punição não se encerra com o declínio da 

Inquisição, mas se ressignifica ao longo dos séculos, assumindo novos contornos. No 

Brasil do final do século XIX, em meio às consequências sociais da Grande Seca de 

1877, o corpo feminino continuou a ser alvo de controle e estigmatização. Agora, a 

“bruxa medieval” cedia lugar à “prostituta”, igualmente concebida como ameaça à 

ordem social e moral. Tal como outrora a fogueira servia para purificar a alma, no 

século XIX os discursos médicos, jurídicos e literários buscavam “corrigir” e 

invisibilizar essas mulheres, naturalizando sua marginalização. Assim, a continuidade 

histórica revela que, em diferentes contextos, o corpo feminino permaneceu como 

lugar de projeção de ansiedades coletivas, sempre passível de repressão em nome 

da moralidade e da ordem social. 

Diante desse cenário, a prostituta pode ser compreendida como um “corpo 

rebelde”, um sujeito que desafia as normas sociais e os dispositivos de poder que 

regulavam o corpo feminino. Conforme aponta Foucault, a disciplina e o controle social 



 

 182 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Letícia de Oliveira Santos  
ONTOLOGIA DO CORPO HERÉTICO 

se exercem precisamente sobre os corpos, fazendo deles veículos de poder e sujeitos 

de normatividade, pois “[...] o poder produz realidade; produz domínios de objetos e 

rituais de verdade” (FOUCAULT, 1987, p. 194). Nesse sentido, o corpo da mulher que 

recorre à prostituição deixa de se submeter aos papéis designados pelo patriarcado 

— esposa, mãe, guardiã da virtude — e torna-se um espaço de resistência, ainda que 

involuntário, contra a moral dominante. 

Ao se inserir no espaço urbano como agente de sua própria sobrevivência, a 

prostituta se configura como desviada do ideal de feminilidade normativa, sendo alvo 

de estigmatização social, criminalização e patologização. Em Cidade Febril (1996), 

Chalhoub discute como a sociedade oitocentista produzia classificações morais e 

sociais, reforçando a marginalização de grupos que não se encaixavam nos padrões 

hegemônicos – os famosos “desviantes” –, especialmente no caso das mulheres 

pobres, negras ou retirantes, cujos corpos eram representados como ameaçadores à 

ordem social. Assim, a prostituta não é apenas vítima de condições socioeconômicas 

adversas, mas também um corpo que resiste — ainda que de forma imposta pela 

necessidade — à total subordinação ao controle patriarcal e religioso. 

Portanto, ao considerar as prostitutas como desviantes, percebe-se que sua 

prática sexual mercantilizada e visível no espaço público representa uma tensão entre 

norma e exceção, corpo e poder, sendo essas mulheres figuras centrais para 

compreender as estratégias de disciplina e resistência presentes nas sociedades 

urbanas do século XIX. 

 

CONCLUSÃO 

 

A trajetória histórica do corpo feminino revela que, ao longo dos séculos, 

normas morais, religiosas e sociais foram estrategicamente articuladas para 

disciplinar e controlar as mulheres. Desde a construção simbólica de Eva como fonte 

do pecado e de Maria como paradigma da pureza até a reinterpretação de Maria 

Madalena como prostituta, observa-se um constante esforço de definição e regulação 

do corpo feminino, marcando-o como terreno de vigilância e julgamento moral. 

No Brasil do século XIX, especialmente após a Grande Seca de 1877, a 

prostituta, em Fortaleza, surge como um sujeito social que desafia diretamente essas 

normas: ao ocupar o espaço público, vender seu corpo e exercer agência econômica, 



 

 183 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Letícia de Oliveira Santos  
ONTOLOGIA DO CORPO HERÉTICO 

ela transgride a hierarquia patriarcal, deslocando-se do espaço doméstico e familiar 

para uma posição de visibilidade e contestação. Nessa perspectiva, a prostituta pode 

ser compreendida como o “corpo herege” do século XIX — herdeira simbólica das 

mulheres perseguidas na Idade Média — cuja existência expõe os limites da disciplina 

moral e evidencia as tensões entre norma e desvio, moralidade e sobrevivência. 

Conforme apontam todos os autores citados, em especial Foucault e Chalhoub, 

o corpo torna-se campo de disputa: a prostituta é simultaneamente marginalizada, 

estigmatizada e controlada, mas também constitui um espaço de resistência, pois sua 

transgressão não apenas desafia o patriarcado, mas revela a fragilidade dos 

dispositivos de poder que tentam regular a sexualidade e a autonomia feminina. 

Assim, ao reconhecer a prostituta como “corpo herege”, compreende-se que sua 

marginalidade histórica não se reduz à devassidão ou à transgressão moral, mas 

constitui uma forma de contestação social e simbólica, oferecendo um olhar crítico 

sobre a disciplina, a agência e os mecanismos de exclusão que atravessam as 

sociedades urbanas do século XIX e ecoam até hoje. 

 

REFERÊNCIAS  
 

BARBOSA, Maria Raquel; MENA MATOS, Paula; COSTA, Maria Emília. Um olhar 
sobre o corpo: o corpo ontem e hoje. Psicologia & Sociedade. Minas Gerais, vol. 23, 
núm. 1, p. 24-34, 2011.  

BEHJATI-ARDAKANI, Zohreh; AKHONDI, Mohammad Mehdi; MAHMOODZADEH, 
Homa; HOSSEINI, Seyed Hasan. An Evaluation of the Historical Importance of the 
Historical Importance of Fertility and Its Reflection in Ancient Mythology. J. Reprod 
Infertil. Avicenna Research Institute (ARI):  2016, p. 2-9. PMID: 26962477; PMCID: 
PMC4769851. Disponível em: 
https://pmc.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC4769851/pdf/JRI-17-2.pdf. Acessado em: 
17/09/2025 

BELLOC, Hilaire. As Grandes Heresias. 1. ed. Niterói: Permanência, 2009. 

BINGEMER, Maria Clara Lucchetti. A vivente que gera vida: analogia entre o corpo 
feminino e os mistérios da criação. Perspectiva Teológica. Belo Horizonte: v. 53, n. 3, 
2022, 553-578.  

CAVOUR, Renata Casemiro. Mulheres de Família: Papéis e Identidades da Prostituta 
no Contexto Familiar. Rio de Janeiro: PUC/RJ, 2011. Dissertação de Mestrado em 
Psicologia (Departamento de Psicologia Clínica): Pontifícia Universidade Católica do 
Rio de Janeiro, PUC/RJ. 



 

 184 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Letícia de Oliveira Santos  
ONTOLOGIA DO CORPO HERÉTICO 

 

CHALHOUB, Sidney. Cidade Febril: cortiços e epidemias na Corte Imperial. São 
Paulo: Companhia das Letras, 1996.  

COOLING, Ana Maria. A Construção Histórica do Corpo Feminino. Uberlândia: 
Caderno Espaço Feminino, v. 28, n. 2, 2015, p. 180-200.  

DIAS, Maria Odila Leite da Silva. Quotidiano e Poder em São Paulo no século XIX. 
São Paulo: Brasiliense, 1984. 

FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. São 
Paulo: Elefante, 2017. 

FERREIRA, Jonatas; Silva, Antônio Ricardo. A Experiência Contemporânea da 
Nudez. Revista Crítica de Ciências Sociais, v. 92, 2011.  

FIORENZA, Elisabeth Schüssler. O chamado de Maria de Magdala e o nosso próprio 
chamado. Tradução Isaque Gomes Correa. São Leopoldo: IHU, n. 489, 2016.  

FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir: nascimento da prisão. Petrópolis: Vozes, 1987. 

FREITAS, Roberta Kelly Bezerra de. Entre a pobreza e a loucura: O discurso 
psiquiátrico, o asilo de alienados e as cartas sobre a loucura (1874 a 1886). 122f. – 
Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal do Ceará, Programa de Pós-
graduação em História, Fortaleza (CE), 2012. 

IGREJA CATÓLICA. Catecismo da Igreja Católica. São Paulo: Loyola, 1999. n. 2089. 

MACHADO, Maria Helena. Pereira Toledo; BRITO, Luciana Cruz; VIANA, Iamara 
Silva; GOMES, Flávio dos Santos (org.). Ventres Livres? Gênero, maternidade e 
legislação. São Paulo: Editora Unesp, 2021. 

PUGA, Vera Lúcia.; TRIZOLI, Talita. Vestidos de noivas. Caderno Espaço Feminino, 
v.13, n.16, Jan./Jun. 2005. 

RAGO, Margareth. Os prazeres da noite: prostituição e códigos da sexualidade 
feminina em São Paulo (1890-1930). Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1991. 

ROCHA, Anthony Augusto Gamenha; NASCIMENTO, Gabriela Silva do; SILVA, 
Rayssa Nascimento O cuscuz e sua importância histórica para o nordeste. Recife: O 
Autor, 2022, p. 12. 

RODRIGUES, Jaime. De farinha, bendito seja Deus, estamos por agora muito bem: 
uma história da mandioca em perspectiva atlântica. REVISTA BRASILEIRA DE 
HISTÓRIA (ONLINE), v. 37, p. 69-95, 2017. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rbh/a/ZCM7CZ5hBFdC6GQyG7h4sqv/?format=html&lang=pt 
Acessado em: 17/09/2025. 

ROSÁRIO, Nísia Martins do. Mundo contemporâneo: corpo em metamorphose. Porto 
Alegre: Comunica, 2006.  



 

 185 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Letícia de Oliveira Santos  
ONTOLOGIA DO CORPO HERÉTICO 

SAMARA, Eni de Mesquita. Mão-de-obra feminina, oportunidades e mercado de 
trabalho no Brasil do Século XIX. In: As ideias e os números do gênero: Argentina, 
Brasil e Chile do Século XIX. São Paulo: Editora Hucitec, 1997. 

STUDART. Dr. Barão de. Climatologia, Epidemias e Endemias do Ceará. Fortaleza: 
Biblioteca Básica Cearense: 1909. 

TEODORO, Maria Cecília Máximo; SILVA, Thais Campos. A História de Exclusão 
Social e Condenação Moral da Prostituição. Minas Gerais: Revista Brasileira de 
História do Direito, v. 1, n. 2, 2015, p. 211-233.  

THEÓPHILO, Rodolpho. História da seca do Ceará, 1878-1880. Rio de Janeiro: 
Imprensa Inglesa. 1922. 

TUCHERMAN, Ieda. Breve história do corpo e de seus monstros. Lisboa: Veja, 2004.  

WARNER, Marina. Alone of all her sex: the myth and the cult of the virgin Mary. EUA. 
Vintage Books, 1983. 

 
 
FONTES 
 

BÍBLIA. Português. Bíblia Sagrada - Tradução de Padre Fábio Meira. Santa Catarina: 
Inove, 2014. 

BRAZIL. Diretoria Geral de Estatística. Recenseamento Geral do Império do Brasil em 
1872. Rio de Janeiro, 1874. 

KRAMER, Heinrich; SPRENGER, James. Malleus Maleficarum. Tradução de Paulo 
Fróes. 28. ed. Rio de Janeiro: Record, 2017. 

PATROCÍNIO, José do. Sermão de Lágrimas. Fortaleza: Besouro, 4/5/1878, p.35-38. 

 
 
IMAGEM 
 
ROCHA FILHO, Dias da. “A Pariá”, Coluna Literatura da Gazeta do Norte, edição de 
24 de setembro de 1881. p. 3. Disponível em: 
https://memoria.bn.gov.br/docreader/DocReader.aspx?bib=103950&pagfis=1415. 
Acessado em: 17/09/2025. 

 

 

Recebido em: 19/09/2025 

Aprovado em: 23/12/2025 


