
 
 

 280 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

ENTRE DEUSAS E DEMÔNIOS: O PAPEL DO FEMININO NA SOCIEDADE ANDINA A 
PARTIR DAS CRÔNICAS COLONIAIS 

 
BETWEEN GODDESSES AND DEMONS: THE ROLE OF THE FEMININE IN ANDEAN 

SOCIETY BASED ON COLONIAL CHRONICLES 

ARAÚJO, Lorena Gouvêa* 
https://orcid.org/0000-0002-5398-7385 
 
 
RESUMO: O presente estudo analisa a 

representação do feminino na sociedade 

andina a partir das crônicas coloniais, com 

ênfase nas obras de Felipe Guamán Poma 

de Ayala e Inca Garcilaso de la Vega. Este 

trabalho busca investigar de que forma a 

mentalidade cristã europeia influenciou as 

narrativas a respeito das mulheres 

autóctones, destacando o processo de 

cristianização e moralização presentes na 

sociedade colonial do Vice-Reino do Peru. 

Ao comparar figuras míticas como Mama 

Huaco e Mama Ocllo, busca-se evidenciar 

a complexidade destas personagens, as 

quais podem aparecer tanto como figuras 

de protagonismo, como subordinadas à 

figura masculina. A demonologia europeia 

do século XV e XVI – pautada na 

associação entre feminino, pecado e pacto 

com o demônio – pode ter sido um dos 

fatores a influenciar a percepção do poder 

feminino ancestral nos Andes, 

enquadrando tais mulheres em padrões 

religiosos inteligíveis à mentalidade 

católica ocidental, que desembarcou no 

atual território peruano a partir de 1532.  

 

PALAVRAS-CHAVE: Feminino andino; 

Evangelização; Crônicas coloniais. 

 

 
* Professora com doutorado em História pela Universidade do Estado do Rio de Janeiro - UERJ-

FFP (2021); mestrado em História pela Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro (2012) e 

graduação em Licenciatura em História pela mesma universidade (2009). Defendeu a tese, 

intitulada “O Peru no feminino: o papel das mulheres na sociedade antiga e colonial nos 

Andes (séculos XVI e XVII)”, sob orientação do professor Dr. Ronaldo Vainfas e financiamento 

da FAPERJ. Fez doutorado sanduíche PDSE-Capes, na Pontifícia Universidad Católica del Perú 

(PUCP) entre 2018 e 2019. Foi professora substituta da Universidade Federal do Rio de Janeiro 

(2023-2024) e atualmente é professora de História na Secretaria Municipal de Educação do 

Rio de Janeiro (SME).  

ABSTRACT: This study analyzes the 

representation of the feminine in Andean 

society based on colonial chronicles, with 

emphasis on the works of Felipe Guamán 

Poma de Ayala and Inca Garcilaso de la 

Vega. This work seeks to investigate how 

the European Christian mentality 

influenced narratives about indigenous 

women, highlighting the process of 

Christianization and moralization present in 

the colonial society of the Viceroyalty of 

Peru. By comparing mythical figures such 

as Mama Huaco and Mama Ocllo, it seeks 

to highlight the complexity of these 

characters, who can appear both as 

protagonists and subordinate to the male 

figure. The European demonology of the 

15th and 16th centuries – based on the 

association between the feminine, sin, and 

pact with the devil – may have been one of 

the factors influencing the perception of 

ancestral female power in the Andes, 

framing these women within religious 

patterns intelligible to the Western Catholic 

mentality, which arrived in what is now 

Peruvian territory from 1532 onwards. 

 

KEYWORDS: Andean femininity; 

Evangelization; Colonial chronicles. 



 

 281 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Lorena Gouvêa Araújo 
ENTRE DEUSAS E DEMÔNIOS: O PAPEL DO FEMININO NA SOCIEDADE ANDINA 

A PARTIR DAS CRÔNICAS COLONIAIS 

INTRODUÇÃO 

 

Para o estudo do feminino colonial no Vice-Reino do Peru é necessária uma 

análise cuidadosa a respeito da cosmovisão andina e do universo mental cristão-

europeu. Desde a chegada dos conquistadores, no século XVI, os povos nativos foram 

submetidos a transformações profundas, tanto sociais quanto religiosas, sendo 

orientados a reorganizar suas práticas culturais e espirituais segundo os preceitos 

católicos. As crônicas coloniais, produzidas por autores como Guamán Poma de Ayala 

e Inca Garcilaso de la Vega, oferecem perspectivas sobre essas mudanças, 

permitindo investigar o papel e a representação das mulheres anterior e 

posteriormente ao processo de colonização. 

Nos relatos míticos, Guamán Poma evidencia figuras femininas de destaque, 

dotadas de liderança, poder político e funções sacerdotais. Já em Garcilaso, o 

feminino ocupa posição complementar ao masculino, possivelmente refletindo a 

influência da mentalidade europeia sobre a interpretação dos mitos andinos. A análise 

dessas narrativas possibilita compreender como a evangelização e a colonização 

impactaram a percepção do feminino nos Andes, impondo uma hierarquização de 

gêneros e demonizando atributos que eram, originalmente, naturais à cosmovisão 

ancestral. 

Ao recorrer aos escritos coloniais com o objetivo de identificar indícios capazes 

de revelar aspectos do pensamento local, é necessário considerar que a mentalidade 

cristã esteve presente como parte constitutiva do projeto social e político do Vice-

Reino do Peru desde 1532. Os conquistadores, profundamente vinculados à doutrina 

católica, carregaram consigo os princípios que integravam a mentalidade castelhana 

de unificação da fé e de demonização das mulheres que não correspondessem às 

expectativas da religião ocidental. Nesse contexto, durante o período colonial, 

diversos nativos também tiveram acesso à mentalidade que compunha o universo 

católico — como os cronistas supracitados — construindo uma concepção híbrida e 

singular sobre o mundo. 

Neste artigo, em primeiro lugar, será apresentado o conceito de reciprocidade 

andina e sua configuração como uma importante diretriz do pensamento autóctone. 

Em segundo lugar, será abordada a mentalidade religiosa ocidental que desembarcou 

no território do atual Peru, em 1532, apropriando-se das mentes e corpos indígenas. 



 

 282 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Lorena Gouvêa Araújo 
ENTRE DEUSAS E DEMÔNIOS: O PAPEL DO FEMININO NA SOCIEDADE ANDINA 

A PARTIR DAS CRÔNICAS COLONIAIS 

Por fim, será realizada uma análise sobre o feminino mítico nas crônicas de Guamán 

Poma de Ayala e Inca Garcilaso de la Vega, com o objetivo de compreender os papéis 

ocupados por determinadas personagens e as possíveis interpretações a serem 

levantadas, dentro dos limites deste trabalho. 

 

RECIPROCIDADE ANDINA 

 

No mundo andino, a ideia de reciprocidade e o princípio do yanantin (oposição-

complementar) constituem fundamentos essenciais da cosmovisão. O yanantin 

expressa a dualidade inseparável que rege a vida andina: homem e mulher, Sol e Lua, 

Hanan e Hurin, Inca e Coya, deuses e humanos. Diferentemente da mentalidade 

ocidental — que tende a enfatizar a igualdade e a neutralizar as desigualdades — os 

povos andinos, assim como diversos grupos amazônicos, conforme apontado por 

Viveiros de Castro (2018, p. 60), valorizavam precisamente as diferenças como 

elemento indispensável para compreender o sentido do mundo social e cósmico. 

Segundo Francisco Hernández Astete (2012), o princípio do yanantin funciona 

como uma dualidade que converte cada uma das partes opostas em elementos 

complementares, outorgando-lhes uma simetria perfeita, como se realidade e imagem 

estivessem projetadas diante de um espelho: 

 

(...) Tristan Platt, entre otros autores, en un trabajo destinado a dar cuenta de 
las características de la vida social de los macha de Bolivia, entendió que la 
complementariedad, permitida por la posición que plantea la dualidad, 
convierte a cada una de las partes, de manera paralela, en opuestas y 
complementarias. Para explicar la suerte de situación contradictoria en la que 
cada uno de los pares de estas oposiciones son a su vez contrarios y 
complementarios, Platt introdujo el término de yanantin, otorgándole un 
significado de simetría perfecta, como la que se da entre la realidad y la 
imagen que esta proyecta ante un espejo (Platt 1980). (ASTETE, 2012, p. 
78). 

 

Nos mitos, rituais e práticas cotidianas, a complementaridade constituía o 

caminho para a busca do equilíbrio. Nesse sentido, a cosmovisão andina compreendia 

o mundo por meio da interconexão entre humanos, divindades, fauna, flora e demais 

elementos da natureza, compondo uma teia de reciprocidade e complementaridade 

na qual a separação entre o humano e o não humano era inexistente. 



 

 283 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Lorena Gouvêa Araújo 
ENTRE DEUSAS E DEMÔNIOS: O PAPEL DO FEMININO NA SOCIEDADE ANDINA 

A PARTIR DAS CRÔNICAS COLONIAIS 

Essa reciprocidade baseava-se na lógica da incessante busca pelo equilíbrio, 

manifestando-se tanto nas relações entre humanos quanto na interação destes com 

a natureza e as divindades. A prática das oferendas realizadas aos deuses e às 

huacas1, em retribuição, por exemplo, à fertilidade da terra, às chuvas e ao sucesso 

em uma caçada, demonstra como o equilíbrio cósmico dependia da circulação 

contínua de energia entre as forças que existiam nos diferentes níveis de pachas ou 

mundos, isto é, entre o hanan pacha (ou mundo de cima e das divindades), o kay 

pacha (ou este mundo e dos seres humanos), e o uku pacha (ou mundo interior e das 

potências ancestrais). 

Dessa maneira, percebe-se que a reciprocidade não se restringia ao campo 

social, econômico, político ou religioso, mas os articulava, fundamentando a 

cosmovisão andina e garantindo a manutenção da ordem social e do equilíbrio 

cósmico. Para os andinos, o espaço em que viviam e a natureza que observavam 

estavam profundamente impregnados pelo mundo ancestral. Era por meio dos rituais 

religiosos de reciprocidade, realizados no mundo dos vivos, que a troca de energias 

entre os diferentes planos podia ser alcançada, possibilitando o acesso às potências 

ancestrais. 

 

MENTALIDADE TRASLADADA: O ESTABELECIMENTO DA NOVA ORDEM 

COLONIAL 

 

Com a chegada dos conquistadores, no século XVI, a população local 

enfrentou profundas transformações políticas, econômicas, culturais e sociais. Os 

agentes responsáveis pelo estabelecimento do projeto ocidentalizante reorganizaram 

os nativos e os integraram — enquanto súditos da Coroa hispânica — a um novo 

modelo de sociedade. Dentre as premissas centrais dessa reorganização estava a 

conversão dos ameríndios à doutrina cristã, considerada pelos ibéricos como a única 

fé verdadeira a ser seguida. 

É provável, porém, que a introdução de uma nova religião não tenha sido 

totalmente estranha à população andina. Antes mesmo da chegada dos castelhanos, 

 
1 Segundo a crônica de Garcilaso de la Vega, huaca é uma palavra andina de conotação 

sobrenatural, que se manifesta através de algum objeto. Também pode ter o significado de 

adoratório (GARCILASO DE LA VEGA, 2005, p. 757). 



 

 284 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Lorena Gouvêa Araújo 
ENTRE DEUSAS E DEMÔNIOS: O PAPEL DO FEMININO NA SOCIEDADE ANDINA 

A PARTIR DAS CRÔNICAS COLONIAIS 

não era incomum que, diante da derrota de um governo ou governante, os povos 

locais agregassem elementos externos à própria cosmovisão, ressignificando mitos, 

ritos e divindades ancestrais. No entanto, diferentemente da dinâmica observada nas 

trocas religiosas entre povos indígenas, a chegada da religião cristã aos Andes 

mostrou-se inflexível quanto à incorporação de elementos exógenos aos ritos 

católicos, o que acabou por desorientar os preceitos ancestrais que guiavam a 

sociedade ameríndia. 

O processo de repressão e de submissão imposto pelos colonizadores aos 

nativos do Vice-Reino do Peru estendeu-se por décadas. Desde a chegada de Pizarro 

(1532) até o fim da última organização os Incas rebeldes de Vilcabamba (1572), foram 

quarenta anos de tensões entre conquistadores e autóctones, que ora estiveram 

aliados, ora em lados opostos, de acordo com os interesses locais. No entanto, 

embora os castelhanos tenham logrado êxito ao suprimir os ritos estatais mais 

significativos nos primeiros anos da conquista, as práticas ancestrais não foram 

extintas em sua totalidade, tendo se mantido vivas, principalmente, nos ambientes 

domésticos e fora do controle das autoridades religiosas, como apontado por Isis 

Gareis (1991, p. 247-248). 

Por sua vez, essa mentalidade religiosa ocidental que desembarcou na 

América durante o século XVI, tinha sua matriz no pensamento religioso da Baixa 

Idade Média. A este respeito, Laura de Mello e Souza (1987) informa que, a partir da 

crise econômica que assolou o século XIV, um sentimento de incerteza e medo 

difundiu-se entre a população europeia, gerando a exacerbação de uma religiosidade 

popular de caráter mágico. A partir desse momento, consolidou-se uma progressiva 

associação entre o feminino, a magia pagã e a heresia. Assim, antigas personagens 

femininas da tradição clássica, como Diana ou Medeia, foram reinterpretadas como 

feiticeiras ou bruxas, conforme a lógica da evangelização e da doutrina cristã 

hegemônica na Europa (MELLO E SOUZA, 1987, p. 12). 

Também foi nesse período, na Europa Ocidental, que se passou a diferenciar 

feiticeiras e bruxas. As primeiras eram consideradas mulheres que realizavam poções 

e práticas mágicas sem pacto com o diabo. Suas ações, embora derivadas de um 

universo considerado maligno, eram vistas como abomináveis, mas não se lhes 

atribuía a origem do mal. Por outro lado, as bruxas eram mulheres que haviam firmado 



 

 285 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Lorena Gouvêa Araújo 
ENTRE DEUSAS E DEMÔNIOS: O PAPEL DO FEMININO NA SOCIEDADE ANDINA 

A PARTIR DAS CRÔNICAS COLONIAIS 

pacto com o demônio, recebendo dele poderes maléficos por meio de uma união 

carnal, tornando-se suas servas e sacerdotisas (MELLO E SOUZA, 1987, p. 11-13). 

Entretanto, essa percepção do feminino, proveniente da Baixa Idade Média 

europeia, possuía raízes ainda mais antigas, que associavam o sexo feminino à ideia 

de fragilidade, debilidade e predisposição às tentações demoníacas. A esse respeito, 

Delumeau (2009, p. 476-488) destacou que, desde o século XIII, com a ascensão das 

ordens mendicantes no contexto religioso europeu, a evangelização foi conduzida por 

meio de sermões impregnados de elementos misóginos, nos quais a mulher era 

apresentada como um ser predestinado ao mal. Entre os religiosos citados pelo autor, 

destacam-se São Bernardino de Siena (século XV) e Álvaro Pelayo (século XIV). 

Segundo Delumeau (2009, p. 483), esses pregadores legitimavam a violência 

doméstica masculina e a manutenção da mulher em tarefas domésticas como forma 

de controle moral, além de considerarem o testemunho feminino menos crível que o 

do homem, atribuindo-lhe ainda a responsabilidade por conduzir o masculino à 

apostasia e ao afastamento de Deus. 

Ainda sobre essa temática, Lana Lage da Gama Lima (2011, p. 151-153) 

considera que a misoginia se encontrava enraizada nos escritos teológicos cristãos 

desde Santo Agostinho (séculos IV e V), quando a mulher foi associada ao pecado 

original e justificado o domínio que o homem deveria exercer sobre sua esposa. A 

esse respeito, Delumeau (2009) afirmou que, para Santo Agostinho: 

 

Todo ser humano (...) tem uma alma espiritual assexuada e um corpo 
sexuado. No indivíduo masculino, o corpo reflete a alma, o que não é o caso 
da mulher. O homem é, portanto, plenamente a imagem de Deus, mas não a 
mulher, que só o é por sua alma e cujo corpo constitui um obstáculo 
permanente ao exercício de sua razão. Inferior ao homem, a mulher deve 
então ser-lhe submissa (DELUMEAU, 2009, p. 472). 

 

Além de Santo Agostinho, Santo Tomás de Aquino, no século XIII, em sua obra 

Summa Theologica, atribuiu ao homem o papel ativo e positivo na relação sexual, 

cabendo à mulher a função de receptáculo passivo. O teólogo afirmou que o único 

sexo verdadeiro era o masculino, sendo a mulher um “macho deficiente”. Dessa forma, 

não era surpreendente que, por ser considerada débil, fosse marcada por sua 

natureza imbecillitas, tendo cedido, no pecado original, às seduções do tentador. Por 



 

 286 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Lorena Gouvêa Araújo 
ENTRE DEUSAS E DEMÔNIOS: O PAPEL DO FEMININO NA SOCIEDADE ANDINA 

A PARTIR DAS CRÔNICAS COLONIAIS 

tais razões, segundo ele, era necessário que as mulheres estivessem, a todo 

momento, submetidas à tutela masculina (DELUMEAU, 2009, p. 473). 

Em Contra Gentiles, Santo Tomás manteve sua visão misógina, afirmando que 

“(...) a mulher tem necessidade do macho não só para gerar, como entre outros 

animais, mas até mesmo para governar-se, pois o macho é mais perfeito por sua razão 

e mais forte em virtude” (DELUMEAU, 2009, p. 473). Esse raciocínio foi reiterado pela 

teologia cristã ao longo da história, contribuindo para que a sexualidade feminina fosse 

associada ao pecado e se tornasse um dos instrumentos centrais da mentalidade 

cristã europeia dos séculos XV e XVI. 

Na Europa, com a publicação da bula Summis desiderantes affectibus, de 

Inocêncio VIII (1484), a associação da mulher ao mundo demoníaco foi intensificada 

e legitimada. Esse posicionamento foi reforçado em 1487 com a publicação do 

Malleus Maleficarum, escrito pelos dominicanos alemães Heinrich Kramer e Jacob 

Sprenger. No manual demonológico, os autores detalharam a existência do incubus e 

do succubus nos pactos demoníacos, afirmando que uma simples acusação, ainda 

que sem provas, era suficiente para instaurar um processo de bruxaria. Além disso, 

sistematizaram a caça às bruxas, auxiliando os evangelizadores a identificar supostas 

marcas que o pacto demoníaco teria deixado no corpo feminino (KRAMER; 

SPRENGER, 1997, p. 54-55). 

Sustentados pelo anseio popular, os códigos demonológicos caracterizaram o 

herege como alguém que cometia pecado com a ajuda do diabo. Consequentemente, 

antigos perfumistas, fabricantes de filtros de amor e conhecedores de ervas e raízes 

curativas passaram a ser considerados bruxos ou bruxas (MELLO E SOUZA, 1987, p. 

11). 

Foi com base nessa mentalidade que os conquistadores europeus chegaram à 

América no século XVI. No Peru, a partir de 1532, as autoridades evangelizadoras 

assumiram a tarefa de combater Satã, intensificando a perseguição à religião andina. 

Embora a colonização e a conquista das mentes e corpos autóctones tenham ocorrido 

em diversas etapas ao longo do processo de conversão religiosa, foram as mulheres 

que sofreram as perseguições mais obstinadas, visto que, como descrito, eram 

consideradas seres menos racionais que seus pares masculinos e estariam 

naturalmente mais suscetíveis às tentações demoníacas quando não tuteladas. 

 



 

 287 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Lorena Gouvêa Araújo 
ENTRE DEUSAS E DEMÔNIOS: O PAPEL DO FEMININO NA SOCIEDADE ANDINA 

A PARTIR DAS CRÔNICAS COLONIAIS 

O FEMININO A PARTIR DAS CRÔNICAS ANDINAS 

 

Compreender o universo nativo a partir de relatos produzidos, em sua maioria, 

por membros da elite ou por indivíduos ligados à sociedade hegemônica implica um 

esforço historiográfico. Como ressaltado por Ginzburg (2016, p. 177-178), é 

necessário exercitar uma leitura indiciária capaz de identificar, ainda que por meio de 

filtros, vestígios das tradições culturais locais. Por essa razão, ao analisar as crônicas 

coloniais do Vice-Reino do Peru, torna-se imprescindível adotar uma postura crítica, 

compreendendo que tais textos são construções resultantes de escolhas narrativas 

orientadas pelos interesses particulares de cada autor — e não, necessariamente, 

reflexos diretos da realidade das sociedades descritas. É a partir dessa abordagem 

que serão examinados os mitos cosmogônicos presentes em Nueva corónica y buen 

gobierno (2015), de Guamán Poma de Ayala, e nos Comentarios Reales de los Incas 

(2005), de Inca Garcilaso de la Vega. 

Vale ressaltar que o autor da Nueva corónica y buen gobierno (publicada em 

1615), Felipe Guamán Poma de Ayala, era um indígena natural de Huamanga e 

membro da elite da linhagem dos yarovilca, antecessores dos Incas. A partir da 

década de 1560, durante o período colonial, esteve em contato direto com o corpo 

religioso católico. Em sua trajetória cristã, colaborou com Juan Pérez de Gamboa — 

corregedor de Huancavelica e, posteriormente, visitador de Cusco, Huamanga, 

Huancavelica, Castrovirreyna e Jauja — e com Cristóbal de Albornoz, chegando a 

ocupar o cargo de teniente corregidor na repressão ao movimento nativo do Taki 

Onqoy (ADORNO, 1978, p. 123-133). 

Sua crônica se divide em duas partes distintas. Na primeira, denominada 

Nueva corónica, o autor narra desde a origem dos primeiros andinos até a chegada 

dos espanhóis ao continente. Na segunda, intitulada Buen gobierno, descreve tanto o 

processo de conquista quanto os sucessos e, sobretudo, os abusos da empresa 

colonial. Seu manuscrito foi redigido com a intenção de ser enviado ao rei espanhol 

Felipe III, oferecendo ao monarca uma perspectiva nativa acerca da conquista e do 

governo castelhano nos Andes. Em um entrelaçamento de costumes, ritos e tradições 

autóctones com elementos da mentalidade católica hispânica — típico produto da 

sociedade colonial —, Guamán Poma (2015) denunciou os abusos cometidos pelos 



 

 288 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Lorena Gouvêa Araújo 
ENTRE DEUSAS E DEMÔNIOS: O PAPEL DO FEMININO NA SOCIEDADE ANDINA 

A PARTIR DAS CRÔNICAS COLONIAIS 

conquistadores e propôs as bases para o que chamou de buen gobierno andino-

castelhano. 

Já Inca Garcilaso de la Vega, autor dos Comentarios Reales de los Incas, 

nasceu em Cusco e era filho de Sebastián Garcilaso de la Vega y Vargas (1507-1559) 

— conquistador espanhol — e da ñusta (“princesa”) inca Chimpu Ocllo (1520?-1571), 

neta de um dos irmãos do Inca Huayna Capac2. Batizado como Gómez Suárez de 

Figueroa, passou a infância e juventude junto aos familiares maternos, uma vez que 

seu pai abandonou sua mãe para casar-se com uma espanhola. Apesar da distância 

paterna, o breve convívio que manteve com Sebastián lhe garantiu vínculos com 

alguns conquistadores e encomenderos3 espanhóis, permitindo-lhe um primeiro, 

ainda que tímido, contato com a cultura hispânica. 

Antes de completar vinte anos, Garcilaso perdeu o pai, falecido na Espanha. O 

episódio levou-o a viajar a Madri em busca do reconhecimento de que, sendo sua mãe 

esposa legítima de um conquistador, uma herança lhe fosse assegurada. No entanto, 

o Real Conselho das Índias rejeitou suas pretensões, deixando-o na marginalidade. 

Desconhecido e isolado no mundo espanhol, reformulou sua identidade: primeiro 

assumiu o nome Gómez Suárez de la Vega e, em menos de uma semana, passou a 

assinar como Inca Garcilaso de la Vega — em homenagem a seu pai (HERNÁNDEZ, 

1991, p. 16). 

Sua obra supracitada organiza-se em três grandes períodos da história andina. 

A chamada Primeira Idade é descrita como uma era de disparidade e desordem, 

marcada pela multiplicidade de deuses e de línguas que, segundo Garcilaso, 

impossibilitava os nativos de elevar o pensamento ao invisível, restringindo-os ao culto 

daquilo que podiam ver. A Segunda Idade corresponde ao período incaico 

propriamente dito, ou seja, um período de ordem, centralização política, culto ao deus 

Sol e unificação linguística, quando os povos autóctones teriam aprendido a abstração 

e a crença no divino. Por fim, a Terceira Idade — que Aurelio Miró Quesada y Sosa 

 
2  Décimo-primeiro e penúltimo governante do domínio dos Incas. 
3 Segundo Lockhart e Schwartz (1983, p.92-96), a encomienda foi um mecanismo central da 

organização colonial espanhola, por meio do qual grupos indígenas eram “encomendados” 

a um colonizador (encomendero). Os autores explicam que a Coroa concedia ao 

encomendero o direito de receber tributos, trabalho e serviços dos indígenas, enquanto este, 

em troca, deveria garantir sua proteção e instrução cristã. Apesar dessas justificativas formais, 

Lockhart e Schwartz destacam que, na prática, a encomienda frequentemente resultou em 

exploração intensa, aproximando-se de um sistema de coerção laboral que contribuiu para 

a desestruturação das sociedades nativas. 



 

 289 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Lorena Gouvêa Araújo 
ENTRE DEUSAS E DEMÔNIOS: O PAPEL DO FEMININO NA SOCIEDADE ANDINA 

A PARTIR DAS CRÔNICAS COLONIAIS 

(1948, p. 257-258) considera consequência natural da anterior — configura-se como 

o período de consumação da evolução histórica, caracterizado pela chegada da 

evangelização hispânica e pela expectativa de unidade na fé católica. 

Ambos os cronistas mencionados inserem-se em uma dinâmica colonial de 

mestiçagem social, isto é: 

 

un mecanismo de integración de modelos hispánicos y el producto de la 
inserción en un tejido de relaciones con características compuestas. Por un 
lado, sobrevivían las formas indígenas de solidaridad, e incluso se 
reproducían, y, del otro, la movilidad era en la época colonial sinónimo, en 
gran medida, de mestizaje. (POLONI-SIMARD, 2006, p. 32) 

 

Tal dinâmica deu origem a uma sociedade profundamente heterogênea, 

resultante não de uma simples sobreposição de hábitos de um grupo sobre outro, mas 

do entrelaçamento de múltiplas leituras de mundo em um período que marcou 

decisivamente a história de ambas as culturas. 

Para início de análise, destaco o mito do casal fundador do Tawantinsuyo 

narrado por Guamán Poma de Ayala (2015) em sua crônica. Nela, observa-se a 

história do primeiro inca, Manco Cápac, e de sua mãe e esposa, Mama Huaco. 

Durante a descrição deste mito cosmogônico, Guamán Poma retrata Mama Huaco 

como uma huaca fingidora, idólatra e feiticeira e lhe atribui adjetivos caros para moral 

cristã, afirmando que a mesma se comunicava com os demônios do inferno, realizava 

cerimônias de feitiçaria e dialogava com pedras, rochedos, morros, lagoas e árvores. 

Segundo o autor, as respostas obtidas por Mama Huaco provinham do próprio diabo, 

sendo ela a inventora das huacas, da bruxaria e de toda sorte de encantamentos nos 

Andes. 

Nota-se que a representação dessa personagem é atravessada por imperativos 

morais próprios da cristandade. Mama Huaco é criticada por sua liberdade sexual, 

considerada por Guamán Poma como expressão de luxúria, já que, segundo relata, 

ela se deitava com os homens que desejava. Na sequência, reforça essa posição 

moralizante ao afirmar que a divindade: 

 
(…) Supo por suerte del demonio que estaba preñada de un hijo y el demonio 
le enseñó que pariese el niño, que no lo mostrase a la gente (…). Mandó que 
lo llevasen al agujero llamado Tambotoco, que de allí lo sacasen en tiempo 
de dos años, que le diesen mantenimiento y publicasen que había de salir de 
Pacaritambo un cápac apu inca rey llamado Manco Cápac inca, hijo del sol y 



 

 290 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Lorena Gouvêa Araújo 
ENTRE DEUSAS E DEMÔNIOS: O PAPEL DO FEMININO NA SOCIEDADE ANDINA 

A PARTIR DAS CRÔNICAS COLONIAIS 

de su mujer la luna y hermano del lucero (…). Que así lo declaraban y 
mandaban los huacahuilcas, que son demonios, en el Cuzco.  
(…) Así que ¿cómo pueden hacer hijo el sol y la luna de 13 grados de cielo, 
que está en lo más alto del cielo? Es mentira y no le venía por derecho de 
dios ni de la justicia el ser rey, el reino. Y dice que es amaro serpiente y 
demonio. No le viene el derecho de ser señor y rey, como lo escriben. Lo 1º, 
porque no tuvo tierra ni casa antiquísima para ser rey. Lo 2º, fue hijo del 
demonio enemigo de dios y de los hombres, mala serpiente amaro. Lo 3º, 
decir que es hijo del sol y de la luna es mentira. Lo 4º, nacer sin padre. Y la 
madre fue mundana, primera hechicera, la mayor y maestra criada de los 
demonios. (…) (GUAMÁN POMA DE AYALA, 2015, p. 42-43). 

 

Segundo Guamán Poma (2015), Mama Huaco teria sido a responsável por 

enganar os povos andinos, por ser a primeira huaca a servir aos demônios, chegando 

a afirmar que Manco Cápac seria fruto dessa relação. Ainda que tal concepção não 

anule o protagonismo da personagem no Tawantinsuyo — já que a apresenta como a 

primeira Coya e “Reina” de Cusco, além de destacar sua habilidade como líder política 

—, percebe-se que o cronista recorre a uma série de adjetivos que a aproximam do 

demoníaco europeu. 

Enquanto nativo convertido ao cristianismo, é plausível supor que a 

mentalidade de Guamán Poma já estivesse profundamente moldada pelo contato com 

o catolicismo no Vice-Reino do Peru. Ainda assim, sua narrativa preserva a lógica dual 

do casal fundador primordial — uma dupla de opostos que, ao unir-se, dá origem à 

linhagem incaica. No entanto, apesar de reconhecer o papel central de Mama Huaco, 

o autor se esforça por lhe atribuir elementos qualificativos associados à demonologia 

europeia e, portanto, próximos à moralidade católica castelhana. 

Nesse ponto, é possível aproximar as linhas da crônica de Guamán Poma das 

representações do feminino difundidas na Europa a partir do século XIV. Delumeau 

(2009), ao citar o franciscano Thomas Murner, destaca que a mulher era 

frequentemente caracterizada como um “diabo doméstico” (DELUMEAU, 2009, p. 

478), em uma explícita associação entre o feminino e o demoníaco, ao mesmo tempo 

em que se normalizava a misoginia nos discursos religiosos e culturais da época. 

Outra fonte europeia mencionada por Delumeau (2009), e que contribui para a 

análise da narrativa apresentada na crônica de Guamán Poma (2015), é a obra do 

franciscano Alvarado Pelayo, intitulada De planctu ecclesiae, escrita em 1330. Nesse 

tratado, o autor evidencia, entre outras questões, o medo imemorial em relação às 

mulheres, o autoritarismo das sociedades patriarcais e o orgulho do clérigo por ser 



 

 291 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Lorena Gouvêa Araújo 
ENTRE DEUSAS E DEMÔNIOS: O PAPEL DO FEMININO NA SOCIEDADE ANDINA 

A PARTIR DAS CRÔNICAS COLONIAIS 

masculino (Apud DELUMEAU, 2009, p. 482). Nessa obra, as mulheres surgem 

novamente associadas à idolatria, atuando como suas principais ministras. 

 

A acusação mais longamente desenvolvida – ela constitui o número 8 do 
artigo – é assim formulada: “A mulher é ministro de idolatria”. Pois “torna o 
homem iníquo e o faz cometer apostasia”; no que é comparável ao vinho que 
provoca o mesmo resultado. Quando nos abandonamos à paixão da carne, 
erguemos um templo a um ídolo e abandonamos o verdadeiro Deus por 
divindades diabólicas. (...) (PELAYO, Apud. DELUMEAU, 2009, p. 483). 

 

Essa representação do feminino, já inscrita no imaginário religioso europeu, 

reforça a ideia de que a mulher estaria naturalmente vinculada ao desvio moral, à 

sedução e ao engano espiritual. A partir dessa perspectiva, pode-se imaginar que 

Guamán Poma, já forjado no universo mental católico da sociedade colonial do Vice-

Reino do Peru, tenha projetado em Mama Huaco atributos demoníacos ocidentais, 

reinterpretando uma personagem fundamental da cosmogonia incaica à luz dos 

parâmetros morais e teológicos herdados da tradição cristã castelhana. 

Guamán Poma representa, nesse sentido, um exemplo paradigmático de 

indivíduo pertencente à elite de seu tempo. Era letrado, integrado às estruturas de 

poder e consciente das oportunidades oferecidas pelo mundo colonial. Inserido na 

lógica do Antigo Regime — na qual privilégios eram conquistados e legitimados como 

forma de distinção social —, o autor produziu uma obra que entrelaçou símbolos 

nativos à doutrina cristã, resultando em um manuscrito profundamente marcado pela 

hibridez cultural e de grande valor etno-histórico. 

Como mencionado, ao descrever Mama Huaco, Guamán Poma (2015) parece, 

inicialmente, afastar-se da cosmovisão andina e aproximar-se dos códigos cristãos. 

Segundo relata, o primeiro inca teria iniciado seu governo a partir de uma mentira 

arquitetada por sua própria mãe, com auxílio do demônio. Sua crítica é incisiva: Manco 

Cápac, tradicionalmente apresentado como filho do Sol e da Lua, seria, na verdade, 

fruto da união entre Satanás e uma mulher idólatra e feiticeira. Assim, todo o governo 

dos Incas não passaria de uma fraude. Essa perspectiva é reforçada quando o 

cronista caracteriza Manco Cápac como “amaro serpiente y demonio (…) fue hijo del 

demonio enemigo de Dios y de los hombres, mala serpiente amaro” (GUAMÁN POMA 

DE AYALA, 2015, p. 43). Ao considerar Manco Cápac filho do demônio, Guamán 



 

 292 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Lorena Gouvêa Araújo 
ENTRE DEUSAS E DEMÔNIOS: O PAPEL DO FEMININO NA SOCIEDADE ANDINA 

A PARTIR DAS CRÔNICAS COLONIAIS 

Poma sugere uma relação sexual entre Mama Huaco e Satanás — equivalente, em 

termos cristãos, a um pacto explícito entre a Coya e o Diabo. 

No entanto, na introdução do quinto capítulo de sua crônica, Poma de Ayala 

afirma: 

 

(…) mujeres coya, cápac huarmi, curaca huarmi, allicac huarmi, huaccha 
huarmi. No os espantéis, mujeres, el primer pecado que cometió fue mujer, 
la Eva. Pecó con la manzana, quebró el mandamiento de dios y así la primera 
idolatría comenzasteis mujer y servisteis a los demonios. Todo ello es cosa 
de burla y mentira. Dejad todo y tened devoción a la santísima trinidad, dios 
padre, dios hijo, dios espíritu santo, un solo dios y a su madre de dios, santa 
María siempre virgen, que ella os favorecerá y rogará por vosotras del cielo, 
para que gocemos y nos juntemos en el cielo y en este mundo para que no 
nos tiente Satanás (GUAMÁN POMA DE AYALA, 2015, p. 63). 

 

Nesta passagem, o autor parece orientar sobre o comportamento esperado das 

mulheres nativas no Vice-Reino. Embora ressalte que Eva foi a primeira mulher a 

cometer pecado e a origem da idolatria, o cronista acrescenta que “Todo ello es cosa 

de burla y mentira” (GUAMÁN POMA DE AYALA, 2015, p. 63), afastando as nativas 

de um destino irremediavelmente condenado. Para ele, as mulheres autóctones não 

estavam predestinadas ao castigo eterno, mesmo que a primeira Coya tenha sido 

considerada esposa do demônio. O cronista insiste no discernimento individual, 

sugerindo que, embora o feminino andino carregue uma relação histórica com Eva e 

com o pecado original, seria possível alterar esse destino por meio da adesão à 

doutrina cristã. 

Ainda que Poma de Ayala adote uma perspectiva relativamente flexível, é 

possível identificar uma afinidade entre seu pensamento e a linguagem dos sermões 

europeus. Em Delumeau, observa-se que, de acordo com o sermão do franciscano 

Alvarado Pelayo: 

 

Eva foi o “começo” e a “mãe do pecado”. Ela significa para seus infelizes 
descendentes, “a expulsão do paraíso terrestre”. A mulher é então doravante 
“a arma do diabo”, “a corrupção de toda lei”, a fonte de toda perdição. Ela é 
“uma fossa profunda”, “um poço estreito”. “Ela mata aqueles a quem 
enganou”; “a flecha de seu olhar ultrapassa os mais valorosos”. Seu coração 
é “a rede do caçador”. É “uma morte amarga” e por ela fomos todos 
condenados ao trespasse (introdução e números 6, 7 e 16) (DELUMEAU, 
2009, p. 482). 

 



 

 293 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Lorena Gouvêa Araújo 
ENTRE DEUSAS E DEMÔNIOS: O PAPEL DO FEMININO NA SOCIEDADE ANDINA 

A PARTIR DAS CRÔNICAS COLONIAIS 

Neste sentido, tanto em Guamán Poma quanto em Alvarado Pelayo, é a mulher 

a responsável pelo primeiro pecado. O indígena andino afirma que Mama Huaco foi 

“(…) la primera inventora de los huacas ídolos, hechicerías y encantamientos y con 

ello les engañó a los indios” (GUAMÁN POMA DE AYALA, 2015, p. 42). Em seguida, 

acrescenta: “No os espantéis, mujeres, el primer pecado que cometió fue mujer, la 

Eva. Pecó con la manzana, quebró el mandamiento de dios y así la primera idolatría 

comenzasteis mujer y servisteis a los demonios” (GUAMÁN POMA DE AYALA, 2015, 

p. 63). Poma de Ayala aproxima, dessa forma, a huaca andina de Eva, pois ambas 

aparecem como instituidoras da idolatria e servas do diabo, cada qual em sua 

respectiva sociedade. 

Mas a concepção sobre o casal fundador do Tawantinsuyo não é unânime entre 

os cronistas. No manuscrito de Inca Garcilaso de la Vega (2005), embora existam três 

versões acerca da criação do império incaico, em todas elas o casal fundador é 

composto por Manco Cápac e Mama Ocllo — e não por Manco Cápac e Mama Huaco. 

Segundo o cronista, essa dupla, filhos do Sol, teria sido enviada à Terra para combater 

a barbárie praticada pelos habitantes do mundo andino. 

Ao consultar seu tio materno, grande memorialista, Garcilaso teria sido 

informado de que, percebendo a condição selvagem e a precariedade religiosa dos 

habitantes andinos, o deus Sol enviou um filho e uma filha à Terra com a finalidade 

de instruir os humanos na civilidade e na religião, garantindo que o adorassem como 

único deus. Ao conduzir seus filhos desde o lago Titicaca, o Sol teria lhes advertido: 

 

(...) que fuesen por donde quisiesen y, doquiera que parasen a comer o a 
dormir, procurasen hincar en el suelo una barrilla de oro (…) que les dio para 
señal y muestra: que donde aquella barra se les hundiese con sólo un golpe 
que con ella diesen en tierra, allí quería el sol nuestro padre que parasen e 
hiciesen asiento y corte (GARCILASO DE LA VEGA, 2005, p. 41).  

 

 Garcilaso (2005) esclarece que cada um dos irmãos fundadores teria se dirigido 

a uma região distinta do território a ser conquistado, instruindo os “selvagens” em 

habilidades essenciais, como construir casas, tecer e cozinhar. Nas palavras de seu 

tio: “De esta manera se principió a poblar esta nuestra imperial ciudad, dividida en dos 

medios que llaman Hana Cozco (que, como sabes, quiere decir ‘Cozco el alto’) y Hunin 

Cozco (que es ‘Cozco el bajo’)” (GARCILASO DE LA VEGA, 2005, p. 43). Aqueles 

que seguiam o governante ocuparam o Hanan Cozco, enquanto os que seguiam a 



 

 294 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Lorena Gouvêa Araújo 
ENTRE DEUSAS E DEMÔNIOS: O PAPEL DO FEMININO NA SOCIEDADE ANDINA 

A PARTIR DAS CRÔNICAS COLONIAIS 

governanta se estabeleceram no Hurin Cozco. Garcilaso observa que essa divisão 

não tinha o propósito de gerar rivalidade ou inveja, mas de demonstrar igualdade, 

enfatizando que todos eram irmãos e filhos de um mesmo pai e de uma mesma mãe 

(GARCILASO DE LA VEGA, 2005, p. 43). Nesse sentido, o cronista apresenta um 

casal fundador com poderes equivalentes e uma cidade dividida entre ambos, 

refletindo o princípio andino da dualidade e complementaridade. 

Em uma segunda versão dos mitos cosmogônicos, os nativos do Collasuyo e 

do Contisuyo narram que, após o dilúvio, surgiu em Tiahuanaco4 uma divindade 

masculina que, por possuir grande poder, repartiu o mundo em quatro partes, 

entregando cada uma delas a um homem distinto, a quem denominou reis. O primeiro, 

Manco Cápac, recebeu a região setentrional; o segundo, Colla, a região meridional; o 

terceiro, Tócay, a região leste; e o quarto, Pinahua, a região oeste. Cada um deveria, 

em seu distrito, fundir uma barra de ouro no solo e ocupar o território em que a fusão 

fosse perfeita. Dentre eles, apenas Manco Cápac teria realizado tal façanha no vale 

de Cusco. Quanto aos demais reis, Garcilaso afirma não haver relatos adicionais 

(GARCILASO DE LA VEGA, 2005, p. 46). Nesta versão, o elemento feminino 

desaparece, e o protagonismo é conferido exclusivamente às figuras masculinas, 

sugerindo uma possível aproximação com a concepção de mundo e mentalidade 

castelhana, com o esvaziamento da noção de complementaridade andina. 

Ainda para compor esta análise, destaca-se a terceira versão do mito fundador, 

encontrada nos Comentarios Reales (2005). Garcilaso relata que, em tempos antigos, 

saíram de uma rocha próxima a Paucartampu quatro homens e quatro mulheres, 

todos irmãos. O primeiro irmão recebeu o nome de Manco Cápac, e sua irmã e 

esposa, o de Mama Ocllo. Segundo o cronista, Manco Cápac fundou a cidade de 

Cusco — o “umbigo do mundo”, na língua quéchua — e, junto a Mama Ocllo, 

subjugaram a nação, ensinando a bondade aos habitantes (GARCILASO DE LA 

VEGA, 2005, p. 47). 

Apesar da presença do casal fundador, nas duas últimas versões do mito 

cosmogônico de Garcilaso, o protagonismo da formação do Tawantinsuyo é atribuído 

a Manco Cápac, responsável pela fundação de Cusco, enquanto o feminino aparece 

como uma extensão do papel masculino. É possível supor que o cronista, influenciado 

 
4 O cronista aponta que não sabe em que época teria ocorrido esse dilúvio e que não tem 

muitas informações sobre tal GARCILASO DE LA VEGA, 2005, p. 46. 



 

 295 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Lorena Gouvêa Araújo 
ENTRE DEUSAS E DEMÔNIOS: O PAPEL DO FEMININO NA SOCIEDADE ANDINA 

A PARTIR DAS CRÔNICAS COLONIAIS 

pelos signos culturais europeus, tenha naturalizado o protagonismo masculino, 

privilegiando e enfatizando as façanhas do Inca e tornando a história andina inteligível 

aos padrões da civilização letrada europeia de seu período. 

De outra maneira, embora Guamán Poma não tenha economizado adjetivos 

negativos ao se referir a Mama Huaco, não silenciou sua importância, apresentando-

a, em algumas passagens, como governante, guerreira e poderosa mulher. 

 
Gobernaba más que su marido Manco Cápac inca toda la ciudad del Cuzco. 
Le obedecieron y respetaron en toda su vida porque hacía milagros de los 
demonios, nunca vistos de hombres. (...) Pero fue muy hermosísima mujer, 
de mucho saber y hacía mucho bien a los pobres en la ciudad del Cuzco.  
[Adición] y de todo su reino y así creció más bien su gobierno de su marido 
de esta señora coya, porque reinaba el Cuzco y su jurisdicción (GUAMÁN 
POMA DE AYALA, 2015, p. 58). 

 

Enquanto Mama Huaco, em Guamán Poma, é retratada como uma mulher livre, 

guerreira e fálica, em Garcilaso Mama Ocllo se aproxima mais da maternidade e da 

vida doméstica. A esse respeito, Rostworowski (1988, p. 5) sugere que a diferença 

nos atributos dessas huacas decorre do fato de serem, possivelmente, qualidades 

distintas de um mesmo personagem. Para a autora, Mama Huaco representaria o lado 

guerreiro e “varonil”, enquanto Mama Ocllo incorporaria a dimensão materna e de 

esposa da mesma mulher, responsável pelo cuidado da casa, dos filhos e pela 

confecção de tecidos. 

Ainda sobre o mito fundador, a característica “varonil” de Mama Huaco também 

aparece na crônica de Pedro Sarmiento de Gamboa (1572). Segundo este cronista, a 

personagem feminina do casal mítico cosmogônico é forte e desempenha papel ativo 

na fundação de Cusco, sendo descrita como autora da fusão entre a vara de ouro e o 

solo na região de Huaynapata. Além disso, Mama Huaco é apresentada como 

guerreira e conquistadora, atributos próximos aos encontrados na narrativa de 

Guamán Poma. Gamboa acrescenta ainda que era uma huaca violenta: em um 

episódio narrado, ao entrar em contato com um grupo de nativos durante o período 

de estabelecimento e expansão dos primeiros Incas, Mama Huaco teria matado um 

indivíduo, retirado seus bofes e os consumido (SARMIENTO DE GAMBOA, 1572, p. 

104). 

O episódio descrito por Sarmiento de Gamboa como uma ação violenta e 

diabólica de Mama Huaco pode, na verdade, corresponder a uma prática adivinhatória 



 

 296 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Lorena Gouvêa Araújo 
ENTRE DEUSAS E DEMÔNIOS: O PAPEL DO FEMININO NA SOCIEDADE ANDINA 

A PARTIR DAS CRÔNICAS COLONIAIS 

realizada por sacerdotes locais, conhecida como calparicu. Nesse ritual, o curandeiro 

ou a curandeira retirava as entranhas de inimigos mortos e as soprava com o objetivo 

de prever o futuro (ROSTWOROWSKI, 2015, p. 53). Considerando que Mama Huaco 

estaria executando tal prática, é possível inferir que ela era sacerdotisa de sua 

comunidade, atuando como oráculo e responsável por predizer acontecimentos 

futuros. Essa interpretação ainda reforça os atributos desta huaca apontados por 

Guamán Poma (2015), embora, em ambas as fontes, suas habilidades apareçam 

demonizadas, vinculando o poder feminino à ideia de transgressão ou ameaça à 

ordem cristã. 

Além de Mama Huaco, outros personagens femininos também receberam 

papéis de liderança nos discursos das crônicas. Destaca-se a curaca Chañan Cori 

Coca, descrita na crônica do indígena Juan de Santa Cruz Pachacuti Yanqui, 

conforme aponta Rostworowski (2015, p. 55). Segundo o cronista, ela enfrentou a 

etnia dos chancas — que tentou invadir o futuro território do Tawantinsuyo, capital 

incaica — e, com a ajuda de seu exército, derrotou doze mil inimigos durante o reinado 

de Pachacuti Inca. Esse episódio evidencia que, assim como Mama Huaco, Chañan 

Cori Coca foi uma “mulher varonil”, exercendo comando militar e liderando um exército 

diante de uma ameaça externa. 

A curaca é mencionada em outras fontes coloniais, que confirmam e ampliam 

os elementos míticos em torno dela. Em Bernabé Cobo (apud LEMLIJ; MILLONES, 

2016), durante a organização do exército contra os chancas, foram observados vinte 

esquadrões de indivíduos até então desconhecidos. O cronista esclarece que tais 

figuras não eram humanos comuns, mas pururaucas — seres míticos em quéchua, 

considerados deuses que escaparam do dilúvio. Durante a batalha contra os Incas, 

os pururaucas teriam abandonado sua forma de pedra e retomado a condição 

humana, compondo o enigmático exército de Chañan Cori Coca (LEMLIJ; MILLONES, 

2016). 

Ainda a esse respeito, Urton (1989) observa que, na crônica de Cobo, é 

possível identificar uma lista de nomes de ceques5, com breves descrições das huacas 

 
5 Quarenta e uma linhas imaginárias que irradiavam desde o templo de Coricancha. Em cada 

linha do ceque haveria uma série de huacas (ou lugares sagrados) interligadas, desde o 

centro até o horizonte, organizadas a partir dos quatro quadrantes ou suyos existentes no Peru 

(Chinchaysuyo, Antisuyo, Collasuyo e Contisuyo). O quadrante sul dos ceques 



 

 297 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Lorena Gouvêa Araújo 
ENTRE DEUSAS E DEMÔNIOS: O PAPEL DO FEMININO NA SOCIEDADE ANDINA 

A PARTIR DAS CRÔNICAS COLONIAIS 

da cidade de Cusco. Os ceques do Contisuyo teriam sido nomeados com base em 

pessoas, lugares ou acontecimentos relacionados ao mito de origem dos Incas. Urton 

chama atenção para o fato da primeira huaca do ceque que se estende ao sul de 

Cusco, está mencionada por Cobo como: “Tanancuricota, era una piedra, en que 

decian que se hauia convertido una muger que vino con los Pururaucas” (COBO apud 

URTON, 1989, p. 152). Tanancuricota corresponderia, na realidade, à Chañan Cori 

Coca, mesma personagem descrita na narrativa supracitada, reforçando sua 

característica mítica e ancestral para o povo andino local. 

As características mitológicas atribuídas tanto a Mama Huaco quanto a Mama 

Ocllo ou Chañan Cori Coca devem ser analisadas sob a perspectiva da multivalência 

feminina, e não como oposições rígidas. As evidências indicam que as funções de 

esposa, mãe, mulher, guerreira e sacerdotisa eram todas naturais para o feminino 

andino. Foi apenas quando reinterpretadas à luz da evangelização católica que essas 

faculdades passaram a ser separadas e hierarquizadas. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A análise das crônicas coloniais permite observar como o contato entre as 

culturas andina e europeia no Vice-Reino do Peru produziu representações complexas 

sobre o feminino, entrelaçando elementos naturais à cosmovisão autóctone e à 

mentalidade cristã colonizadora. Guamán Poma de Ayala e Inca Garcilaso de la Vega, 

embora inseridos em contextos distintos e com perspectivas pessoais próprias, 

evidenciam que a narrativa sobre as mulheres andinas reflete não apenas suas 

qualidades e papéis sociais, mas também descrições baseadas na assimilação destas 

através do filtro religioso europeu. 

Enquanto Guamán Poma demonstra o protagonismo das figuras femininas nos 

mitos fundadores, como Mama Huaco, associando-lhes poder político, guerreiro e 

sacerdotal, percebe-se a influência da demonologia cristã na caracterização negativa 

de certos atributos, sobretudo quando destaca a liberdade sexual e a capacidade de 

liderança destas mulheres. Por outro lado, Garcilaso de la Vega, ao narrar a história 

de Mama Ocllo, enfatiza a complementaridade entre homem e mulher, mas subordina 

 
(correspondente a Contisuyo) estava composto por 14 linhas, dentre as quais estavam os 

pueblos de Choco e Cachona (ZUIDEMA, 2007). 



 

 298 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Lorena Gouvêa Araújo 
ENTRE DEUSAS E DEMÔNIOS: O PAPEL DO FEMININO NA SOCIEDADE ANDINA 

A PARTIR DAS CRÔNICAS COLONIAIS 

o protagonismo feminino ao masculino, refletindo traços que podem ser justificados 

pelo grande contato que teve com a cultura europeia, baseada na ideia de misoginia 

e patriarcado. 

As comparações com a literatura demonológica europeia, os sermões cristãos 

e a tradição teológica da Baixa Idade Média evidenciam que o preconceito contra o 

feminino e a associação da mulher ao pecado e ao demônio foram exportados para a 

América colonial, moldando a percepção nativa sobre os papéis sociais e espirituais 

das mulheres. Ao mesmo tempo, percebe-se, nas entrelinhas das crônicas coloniais 

analisadas, que os próprios mitos andinos revelam que estas mulheres ancestrais 

ocuparam posições multifacetadas e estratégicas em suas sociedades: eram mães, 

esposas, guerreiras, sacerdotisas e líderes comunitárias, não se resumindo ao 

estereótipo de feminino forjado na Europa da Era Moderna. Por esta razão, aparecem 

descritas com ambivalência, fazendo com que os autores deixem escapar, em seus 

relatos, traços que revelam suas funções complementares e de igual importância ao 

masculino, objetivando a busca do equilíbrio social, religioso, cultural e econômico nos 

Andes. 

Neste sentido, a leitura crítica das crônicas coloniais se faz imprescindível, pois 

deve-se ter em mente que o feminino andino é multivalente e os traços negativos ou 

demonizadores, presentes nas crônicas, podem não refletir as características 

inerentes à tradição local, mas serem fruto da intermediação colonial e da 

cristianização ocidental, a qual os cronistas estiveram submetidos. Essa abordagem 

permite resgatar a complexidade e a autonomia das mulheres nativas, oferecendo 

uma visão mais próxima da realidade social e cultural do Vice-Reino do Peru antes da 

imposição dos preceitos europeus. 

 

REFERÊNCIAS 

 

ADORNO, Rolena. Felipe Guaman Poma de Ayala : an andean view of the Peruvian 
Viceroyalty, 1565-1615. Journal de la Société des Américanistes. Tome 65, 1978. pp. 
121-143 

ASTETE, Francisco Hernández. Los Incas y el poder de sus ancestros. Lima: Fondo 
Editorial PUCP, 2012. 



 

 299 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Lorena Gouvêa Araújo 
ENTRE DEUSAS E DEMÔNIOS: O PAPEL DO FEMININO NA SOCIEDADE ANDINA 

A PARTIR DAS CRÔNICAS COLONIAIS 

DELUMEAU, Jean. História do medo no ocidente. 1300-1800: uma cidade sitiada. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2009. 

GAREIS, Isis. La metamorfosis de los dioses: cambio cultural en las sociedades 
andinas. Anthropologica. No. 9 - diciembre, 1991. 

GINZBURG, Carlo. Mitos, emblemas e sinais. São Paulo: Companhia das Letras, 
2016. 

HERNÁNDEZ, Max. Memoria del bien perdido: Conflicto, identidad y nostalgia en el 
inca Garcilaso de la Vega. Espanha: Ed. Colección Encuentros – Serie Textos, 1991. 

LEMLIJ, Moisés e MILLONES, Luis. Mujer, poder e prestigio en los Andes. Seminario 
Interdisciplinario de Estudios Andinos. Lima, 2016. (Versão Kindle). 

LIMA, Lana Lage da Gama. Mulheres e Sexualidade no Brasil Colonial. Estudos 
CEDHAL, v. 12, pp. 143-189, 2011. 

LOCKHART, James; SCHWARTZ, Stuart B. Early Latin America: A History of Colonial 
Spanish America and Brazil. Cambridge: Cambridge University Press, 1983. 

MELLO E SOUZA, Laura. A Feitiçaria na Europa Moderna. São Paulo: Ed. Ática, 1987. 

MIRO QUESADA Y SOSA, Aurelio. El Inca Garcilaso. Madrid: Ediciones Cultura 
Hispanica, 1948. 

POLONI-SIMARD, Jacques. El mosaico indígena: movilidad, estratificación social y 
mestizaje en el corregimiento de Cuenca (Ecuador) del siglo XVI al XVII. Equador: 
Abya-Yala, 2006. 

ROSTWOROWSKI, Maria de Diez Canseco. La mujer en la época prehispanica. IEP 
- Instituto de Estudos Peruanos. Lima: Documento de trabajo No. 17 - Serie 
Etnohistoria No .1, 1988. 

______. Mujer y poder en los Andes coloniales “Doña Francisca Pizarro. Una ilustre 
mestiza, 1534-1698” y otros ensayos acerca de la mujer en los Andes prehispánicos 
y coloniales. Lima: IEP, 2015. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Metafísicas Canibais: Elementos para uma 
antropologia pós-estruturalista. São Paulo: Ubu Editora, 2018. 

URTON, Gary. La historia de un mito: Pacariqtambo y el origen de los Incas. In. 
Revista Andina. Lima: Año 7, No. 1, julio 1989. 

ZUIDEMA, Tom. “The Inca Calendar, the Ceque system, and their representation in 
Exsul Immeritus”, 2007. Disponível em: http://amsacta.unibo.it/2350/7/Cap2.pdf 
Acessado em: 18/09/2025. 
 
 
 
 



 

 300 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Lorena Gouvêa Araújo 
ENTRE DEUSAS E DEMÔNIOS: O PAPEL DO FEMININO NA SOCIEDADE ANDINA 

A PARTIR DAS CRÔNICAS COLONIAIS 

FONTES 
 

GARCILASO DE LA VEGA, Inca. Comentarios Reales de los Incas. México: FCE, 
[1606] 2005. 

GUAMÁN POMA DE AYALA, Felipe. Nueva crónica y buen gobierno. Lima : Biblioteca 
Nacional del Perú, Tomo II e III, 2015. 

KRAMER, Henrich e SPRENGER, James. O Martelo das Feiticeiras: Malleus 
Maleficarum. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 1997. 

PACHACUTI, Juan de Santa Cruz. Relación de Antiguedades de este Reino del Perú. 
México: FCE, 1995. 

SARMIENTO DE GAMBOA, Pedro. Historia de los incas. 1572. Disponível em: 
https://www.ellibrototal.com/ltotal/?t=1&d=3592 Acessado em: 18/09/2025. 
 

 

 

Recebido em: 19/09/2025 

Aprovado em: 16/12/2025 


