
 
 

 145 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

“CONCERNING THE KNIGHTS TEMPLAR”: MASCULINIDADES E MEDIEVALISMO 

NO CASO DOS TEMPLÁRIOS EM WITCHCRAFT TODAY (1954) DE GERALD 

GARDNER (1884-1964) 
“CONCERNING THE KNIGHTS TEMPLAR”: MASCULINITIES AND MEDIEVALISM IN 

THE CASE OF THE TEMPLARS IN WITCHCRAFT TODAY (1954) BY GERALD 
GARDNER (1884-1964) 

FIGUEIREDO, Janyne Barreto* 

https://orcid.org/0009-0007-7186-4657 
 
RESUMO:O artigo promove uma 
análise do sexto capítulo da obra 
Witchcraft Today (1954) de Gerald 
Gardner (1884-1964), intitulado de How 
The Little People Became Witches and 
Concerning The Knights Templar. 
Buscou-se identificar questões sobre 
gênero, principalmente acerca de 
masculinidades que perpassam o 
discurso profundamente imbricado com 
medievalismos. Para tanto, fez-se uso 
da metodologia da Análise do Discurso 
proposta por Dominique Maingueneau. 
Portanto, o trabalho a seguir busca 
também localizar o multifacetado 
Gardner e suas influências, tendo em 
vista que o discurso é indissociável do 
seu contexto histórico. Com isso, 
convida-se o leitor a explorar uma 
dança dicotômica entre Igreja e 
paganismo, atrelada a aproximações e 
distanciamentos com masculinidades 
hegemônicas e desviantes. 
 
PALAVRAS-CHAVE: Wicca 
Gardneriana; Medievalismo; 
Masculinidades. 

ABSTRACT:The article presents an 
analysis of the sixth chapter of Gerald 
Gardner’s (1884-1964) Witchcraft 
Today (1954), entitled How The Little 
People Became Witches and 
Concerning The Knights Templar. We 
sought to identify issues about gender, 
especially about masculinity that 
pervade the discourse deeply 
interwoven with medievalism. For this, 
the methodology of Discourse Analysis 
proposed by Dominique Maingueneau 
was used. Thus, the following work also 
aims to locate the multifaceted Gardner 
and his influences, because the 
discourse is inseparably linked to its 
historical context. This text aims to 
explore a dichotomous dance between 
the Church and paganism, which is 
connected to approaches and distance 
from hegemonic and deviant 
masculinities. 
 
KEYWORDS: Gardnerian Wicca; 
Medievalism; Masculinities. 

 
  

 
* Tecnóloga em Gastronomia pela UNINASSAU (2016), graduada em Licenciatura em História 

pela Universidade Federal de Pernambuco (2025). É membro do Laboratório de Estudos de 

Outros Medievos (LEOM). Mestranda do Programa de Pós-Graduação em História da 

Universidade Federal de Pernambuco (PPGH-UFPE). É orientanda do Professor Doutor Bruno 

Uchoa Borgongino, possui bolsa de mestrado financiada pela CNPq. Sua pesquisa tem como 

foco Medievalismo, Orientalismo e Eurocentrismo na Wicca Gardneriana. E-mail: 

janyne.figueiredo@ufpe.br 

 



 

 146 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Janyne Barreto Figueiredo 
“CONCERNING THE KNIGHTS TEMPLAR”: MASCULINIDADES E MEDIEVALISMO NO 

CASO DOS TEMPLÁRIOS EM WITCHCRAFT TODAY (1954) DE GERALD GARDNER (1884-
1964) 

 

INTRODUÇÃO 

 

O presente artigo busca analisar o medievalismo e as masculinidades no 

discurso da Wicca Gardneriana1, tendo como objeto de estudo os Templários no sexto 

capítulo da obra Witchcraft Today (1954) de Gerald Brosseau Gardner (1884-1964). 

Intitulado de How The Little People Became Witches and Concerning The Knights 

Templar2, tece comentários sobre práticas de magia sexual realizadas entre parceiros 

homens e sobre algumas semelhanças entre o culto das Bruxas e o culto dos 

Cavaleiros Templários. Assim, se realizará uma inquirição do corpus documental com 

o arcabouço teórico do Medievalismo e dos Estudos de Gênero, especialmente o 

conceito de masculinidades e a metodologia da Análise do Discurso proposta por 

Dominique Maingueneau. 

A obra analisada foi escrita no período pós-Segunda Guerra Mundial. Embora 

possua aspectos universalistas,3 propõe propagar a Wicca como um resgate à Velha 

Religião inglesa4 (TERZETTI FILHO, 2013; DUARTE, 2008, 2017). Hugh B. Urban 

classificou a Wicca como uma “bricolagem de ocultismos”, já que a religião foi 

construída com diversas apropriações da Ásia Meridional e pelo amálgama de ideias 

românticas sobre paganismo, ocultismo ocidental, folclorismo e druidismo (URBAN, 

2019, p. 36).  

O Neopaganismo5 é um termo guarda-chuva para religiosidades6 que 

sacralizam a natureza, buscando reinterpretar, reviver e experimentar religiosidades 

politeístas pré-cristãs (MAGLIOCCO, 2012). O aparecimento de movimentos 

neopagãos alinhados à exaltação de virtudes e tradições atribuídas a povos antigos 

 
1 Compreende-se que houve diversas vertentes da religião após a criação da Wicca 

Gardneriana, como a Wicca Alexandrina e a Wicca Diânica. Para fins de delimitação, o artigo 

irá se ater ao discurso de Gerald Gardner na obra escolhida. 
2 Tradução nossa: Como o Povo Miúdo Tornou-se Bruxas e Sobre Os Cavaleiros Templários.  
3 Ver o capítulo II There Have Been Witches in All Ages (GARDNER, 1954, p. 31-39) 
4 Sendo curioso notar que discursos de resgate a uma “Velha Religião” já foram utilizados na 

Inglaterra em discursos católicos e protestantes (PEARSON, 2007). 
5 À guisa de comparação, o termo pagão, deriva do latim paganus que inicialmente não 

significava a religiosidade politeísta, mas sim, um termo pejorativo para população 

campesina e, somente no século 6, começa o processo de associar o termo à religiosidades 

politeístas (BROWN, 1999: 625-626).  
6 No contexto de movimentos religiosos e/ou espiritualistas que emergiram entre o final do 

século XIX, e o início do século XX apartados de religiosidades hegemônicas, nomeados pelas 

Ciências sociais como Novos Movimentos Religiosos (NMR) (TERZETTI FILHO, 2013). 



 

 147 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Janyne Barreto Figueiredo 
“CONCERNING THE KNIGHTS TEMPLAR”: MASCULINIDADES E MEDIEVALISMO NO 

CASO DOS TEMPLÁRIOS EM WITCHCRAFT TODAY (1954) DE GERALD GARDNER (1884-
1964) 

se dá nos séculos XVIII e XIX. O fenômeno ocorre no lastro da afirmação das 

identidades nacionais por toda Europa por uma elite intelectual, que também as 

retroalimentam. Esses movimentos têm forte apreço pelo folclore, ocultismo e 

romantismo (HUTTON, 1999; DUARTE, 2008; FALCONIERI, 2019). 

Embora o Neopaganismo não possua um único fundador, Gerald Gardner é 

apontado como um possível marco inicial da forma mais conhecida deste: a Wicca 

Gardneriana, nascida em 1939 na Inglaterra, adquiriu um número considerável de 

praticantes (HANEGRAAFF, 1993, p. 87; HUTTON, 1999; PEARSON, 2006). A Wicca 

Gardneriana é uma religião Neopagã iniciática com crenças centradas na dualidade 

divina da Deusa e do Deus e uma estrutura de covens. Gardner foi um estudioso de 

ocultismo e bruxaria, ativo em sociedades folclóricas e diversas ordens iniciáticas, 

como a Rosacruz e a O.T.O.7, foi funcionário da administração britânica na Malásia, 

onde teve contato com correntes filosóficas e místicas asiáticas e orientalistas8, 

também atuou como antropólogo e arqueólogo amador (HUTTON, 1993, 1999; 

ALEXANDER, 2001; TERZETTI FILHO, 2013; DUARTE, 2017, URBAN, 2019).  

Outro aspecto que certamente influenciou a Wicca como Gardner a concebeu 

foi o feminismo de primeira onda, pois a egiptóloga e arqueóloga Margaret Murray não 

só serviu como base, como também de chancela acadêmica ao fazer a introdução da 

obra analisada (DUARTE, 2017; SAGREDO, 2023). Margaret Murray propõe que o 

período medieval foi marcado pela perseguição sistemática das práticas das bruxas9, 

e de outros grupos dissidentes alocando o medievo como um verdadeiro tempo das 

fogueiras10 (SAGREDO, 2023). 

Assim, nas seções a seguir do artigo contaremos com um debate teórico, uma 

arguição sobre gênero e ocultismo, uma análise do discurso de Gardner sobre os 

Templários e uma conclusão. 

 
7Ordo Templi Orientis (O.T.O) é uma organização ocultista que mescla elementos-chave da 

maçonaria e do rosacrucianismo com ideias orientais. Partem de uma perspectiva orientalista 

de sexualização do Oriente presente na ordem (PARTRIDGE, 2015). 
8 A estrutura de covens da Wicca e as práticas de magia sexual são similares ao ciclo do 

chakra descrito pelo orientalista britânico Sir John Woodroffe (1865-1936) (URBAN, 2019).  
9Assim como Gardner, ainda que possa haver diferenças entre seus trabalhos, já que embora 

o autor buscasse tecer um tratado antropológico, também tinha a finalidade de desmistificar 

e propagar sua religião ao contrário de Murray que possuía fins acadêmicos como uma 

folclorista frazeriana (SAGREDO, 2023). Neste caso, frazeriana é referente a James Frazer, 

folclorista e escritor de O ramo dourado (1890). 
10 Do original burning times. 



 

 148 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Janyne Barreto Figueiredo 
“CONCERNING THE KNIGHTS TEMPLAR”: MASCULINIDADES E MEDIEVALISMO NO 

CASO DOS TEMPLÁRIOS EM WITCHCRAFT TODAY (1954) DE GERALD GARDNER (1884-
1964) 

ARCABOUÇO TEÓRICO E METODOLÓGICO 

 

Optou-se por utilizar o arcabouço teórico do medievalismo11, visando entender 

a acepção e idealização do passado medieval por temporalidades posteriores em 

discursos, práticas e produções culturais (D’ARCENS, 2016). O medievalismo é um 

processo ou produto, que fornece uma representação do passado para avaliar o 

presente e o futuro, permitindo que os indivíduos compreendam o presente (KINANE, 

2013). Pode descrever formas não acadêmicas, dotadas de anacronismos e 

percepções duvidosas acerca do passado medieval, presentes em expressões 

populares e os próprios Estudos Medievais (UTZ, 2016). Historiadores do século XIX, 

influenciados pelo positivismo, cunharam o termo medievalismo de modo pejorativo 

para descrever formas não acadêmicas e/ou estudos populares sobre a Idade Média, 

ou seja, inicialmente o uso do termo carregava uma conotação hierarquizante (UTZ, 

2019). Mas, como (MATTHEWS, 2015, p.1-10) salienta, medievalismo é tudo aquilo 

produzido após o período medieval sobre a Idade Média, podemos dizer que os 

acadêmicos que se debruçam sob o período medieval e a própria ideia de Idade Média 

são medievalismos. 

Os trabalhos de Judith Butler são elucidativos para uma conceituação de 

gênero, que foge de binarismos. Demonstrando que é possível aplicar uma “teoria 

performativa de atos de gênero que rompem as categorias de corpo, sexo, gênero e 

sexualidade, ocasionando sua ressignificação subversiva e sua proliferação além da 

estrutura binária.” (BUTLER, 2003, p. 11). Assim, o gênero é uma atividade relacional 

e performática, sendo constantemente construído e reconstruído socialmente em 

configurações diversas.  

Para Butler, a categoria de gênero é “como fenômeno inconstante e contextual, 

[...] não denota um ser substantivo, mas um ponto relativo de convergência entre 

 
11 O medievalismo é uma teoria Anglo-americana que teve início na década de 1970, a partir 

dos trabalhos de Alice Chandler, Leslie J.Workman e Kathleen Verduin (MATTHEWS, 2015; UTZ, 

2019; BERTARELLI, AMARAL, 2020). Em 1979, Leslie J. Workman, em conjunto com alguns 

colaboradores, iniciaram a primeira revista acadêmica sobre medievalismo, a Studies in 

Medievalism (WORKMAN, 1997; BERTARELLI, AMARAL, 2020). O campo de estudos medievais é 

genitor dos estudos de medievalismo, no qual anteriormente o primeiro era supervalorizado 

em detrimento do segundo. Cenário que vem mudando com o exponencial crescimento do 

interesse em analisar a instrumentalização do passado medieval por outras temporalidades 

(MATTHEWS, 2015; D’ARCENS, 2016). Assim, as interpretações da Idade Média desde que a 

ideia de medievo se iniciou (MATTHEWS, 2015) tem produzido uma historiografia diversificada. 



 

 149 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Janyne Barreto Figueiredo 
“CONCERNING THE KNIGHTS TEMPLAR”: MASCULINIDADES E MEDIEVALISMO NO 

CASO DOS TEMPLÁRIOS EM WITCHCRAFT TODAY (1954) DE GERALD GARDNER (1884-
1964) 

conjuntos específicos de relações, cultural e historicamente convergentes” (BUTLER, 

2003, p. 29). Butler também alerta que o gênero passa por regulações sociais 

amparando-se em aspectos legais, culturais e sociais, e, portanto, cada temporalidade 

e espacialidade terão regulamentações próprias de gênero (BUTLER, p. 40-56, 2004). 

O gênero assim, é uma constante construção dialética entre desejo e reconhecimento, 

é o que os indivíduos pensam, almejam e as configurações sociais, legais, culturais e 

temporais em que estão inseridos. 

Já Raewyn Connell e Rebecca Pearse (2015) pensam o gênero no viés da 

arena reprodutiva, isso é na regulação das normas reprodutivas. Através de 

mecanismos reprodutivos, como um espaço de disputa que promove regras de 

binarismo reprodutivo. Trazendo um contundente debate do papel biológico, 

desmistificando inclusive o sexo biológico como uma suposta dicotomia entre XX e 

XY, exaltando assim a multiplicidade de padrões cromossômicos. Com isso, a 

corporificação é um processo dinâmico, pois “Corpos têm agência e corpos são 

construídos socialmente. Análises biológicas e sociais não podem ser separadas uma 

da outra nem tampouco reduzidas uma à outra.” (CONNELL, PEARSE, 2015, p. 111). 

Propondo entender o gênero por fatores sociais e corporais. 

E com o fator corporificado do gênero, é de interesse dessa pesquisa 

compreender questões sobre masculinidades. O estudo de masculinidades propõe 

entender as masculinidades como pertencentes à categoria de gênero. Assim, a 

produção de masculinidades são processos constantemente negociados e re-

fabricados, em diversas configurações sociais. Nesse sentido, há uma grande 

diversidade no que diz respeito aos ideais de masculinidades, já que esses ideais se 

relacionam com as configurações sociais, corporais, culturais, múltiplas. O modelo de 

masculinidade sueco acaba sendo diferente do japonês (CONNELL, 2000), que por 

sua vez também são distintos do inglês ou do brasileiro. E, até mesmo num país ou 

temporalidade, podem coexistir modelos diversos de masculinidades. Além disso, as 

masculinidades vão além dos homens, tanto no que diz respeito à sua construção 

quanto no que consiste à performatividade, já que performar ou não masculinidade 

não é inerente, nem tampouco exclusivo de homens. Connell (p. 1-36, 2000) também 

propõe o gênero como elemento organizacional da sociedade, sendo atravessado 

pelo poder, produção, simbolismo e catexia. 



 

 150 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Janyne Barreto Figueiredo 
“CONCERNING THE KNIGHTS TEMPLAR”: MASCULINIDADES E MEDIEVALISMO NO 

CASO DOS TEMPLÁRIOS EM WITCHCRAFT TODAY (1954) DE GERALD GARDNER (1884-
1964) 

Ainda para Connell (2000) as construções de masculinidades não são 

fenômenos estáticos, há uma multiplicidade de padrões complexos e contraditórios 

que hierarquizam ou subalternizar determinados tipos de masculinidades, a depender 

da configuração sociocultural. 

 

“Os homens podem se esquivar dentre múltiplos significados de 
acordo com suas necessidades interacionais. Os homens podem 
adotar a masculinidade hegemônica quando é desejável, mas os 
mesmos homens podem se distanciar estrategicamente da 
masculinidade hegemônica em outros momentos. 
Consequentemente, a “masculinidade” representa não um tipo 
determinado de homem, mas, em vez disso, uma forma como os 
homens se posicionam através de práticas discursivas.” (CONNELL, 
MESSERSCHIMIDT, 2013, p. 257) 

 

Nesse sentido, as masculinidades hegemônicas, assim como as desviantes, 

não são conceitos estáticos. Por masculinidades hegemônicas entende-se um 

conjunto de práticas regulatórias do masculino e aquilo que parece fugir à norma 

socialmente vigente em determinados contextos é tido como desviante (CONNELL, 

MESSERSCHMIDT, 2013; CELESTINO, 2020). 

A metodologia aplicada no artigo buscou amparar-se na Análise do Discurso 

que para o linguista Dominique Maingueneau o discurso é entendido como algo que 

não é um sentido estável e facilmente acessível, sendo construído e reconstruído 

constantemente. O autor ainda assinala que a importância da relação entre linguagem 

e mundo, demarcando que o contexto é imbricado ao discurso de modo indissociável 

“(...) fora do contexto não se pode atribuir sentido” (MAINGUENEAU, 2015, p. 26). 

Além disso, o discurso deve ser percebido de modo multifacetado, já que os 

enunciados devem ser relacionados a todos os outros tipos de enunciados que se 

amparam de diversas formas. 

 

GÊNERO E SEXUALIDADE NO OCULTISMO 

 

Gerald Brosseau Gardner nasceu na Inglaterra em 13 de junho de 1884, 

oriundo de uma família rica e privilegiada, que possuía um rentável negócio de 

importação de madeira. Desde sua infância, Gardner viajou por regiões do 

Mediterrâneo e Ásia para distanciar-se do clima inglês por recomendação médica 



 

 151 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Janyne Barreto Figueiredo 
“CONCERNING THE KNIGHTS TEMPLAR”: MASCULINIDADES E MEDIEVALISMO NO 

CASO DOS TEMPLÁRIOS EM WITCHCRAFT TODAY (1954) DE GERALD GARDNER (1884-
1964) 

(HUTTON, 1999; DUARTE, 2008; SAGREDO, 2023). Já na sua adolescência, 

Gardner teve contato com filosofias espiritualistas e ocultistas. Ao longo da sua vida, 

Gardner passou pela Maçonaria, Rosacruz, O.T.O, Ancient British Church, Ancient 

Druid Order, Folklore Society, Society for Psychical Research (HUTTON, 1999, 

URBAN, 2019).  

Em 1954 publica Witchcraft Today12 como um tratado antropológico sobre 

práticas de bruxaria. O livro possui um forte tom propagandístico, tanto para alocar a 

Arte como a Velha Religião inglesa, quanto para desmentir a ideia de que as Bruxas 

estavam envolvidas em cultos satânicos. Para tanto, traça um discurso de 

sobrevivência e continuidade dos ritos pré-cristãos ingleses. Essa abordagem está 

ligada às mudanças na legislação anti-bruxaria na Inglaterra. Os Atos de Bruxaria e 

Vadiagem de 1736 considerava fraudulento, criminoso e humanamente impossível as 

práticas de bruxaria (THOMAS, 1991; HUTTON, 1999; GIBSON, 2003; ALEXANDER, 

2019). Em 1951, esse dispositivo jurídico foi substituído pelos Atos contra os Médiuns 

Fraudulentos (HUTTON, 1999; TERZETTI FILHO, 2012). A legislação consiste na 

criminalização das ditas práticas mediúnicas para fins comerciais, alocando-as 

enquanto atividades fraudulentas, mas, acaba a proibição da bruxaria. Gardner viu 

uma oportunidade de divulgar sua religião em construção (HUTTON, 1999; DUARTE, 

2008; TERZETTI FILHO, 2012), tentando destituí-la da possibilidade de receber 

qualquer acusação de prática fraudulenta. Para se imbuir de chancela acadêmica, o 

autor conta com uma elogiosa introdução da egiptóloga e folclorista Margaret Murray 

(DUARTE, 2017). 

Com isso, Gardner apresenta ao mundo um movimento contracultural de 

oposição ao cristianismo (TERZETTI FILHO, 2012) que rompeu com determinados 

padrões de gênero e sexualidade (PEARSON, 2007; FERRARO, 2020). No entanto, 

pode-se dizer que ainda existia uma ambivalência entre o hegemônico e o dissidente 

em seu cerne. Gardner condenava práticas mágicas homoeróticas, enquanto indicava 

práticas heteronormativas e, preferencialmente, monogâmicas. Sob uma perspectiva 

anacrônica, pode-se indagar, se era heteronormativa e monogâmica, onde está a 

dissidência? E passa a valer a pena salientar, na sua obra, a Bruxa como figura de 

 
12 Antes da documentação analisada, escreveu os livros Keris and other malay weapons 

(1936), A Goddess Arrives (1939), High magic’s aid (1949). 



 

 152 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Janyne Barreto Figueiredo 
“CONCERNING THE KNIGHTS TEMPLAR”: MASCULINIDADES E MEDIEVALISMO NO 

CASO DOS TEMPLÁRIOS EM WITCHCRAFT TODAY (1954) DE GERALD GARDNER (1884-
1964) 

libertação feminina, as práticas de magia sexual, simbólicas ou não, e o nudismo ritual 

(PEARSON, 2007). 

Embora, esses aspectos dissidentes não fossem exatamente novidade no meio 

ocultista. A Bruxa como figura de libertação feminina já estava presente em autores 

como Jules Michelet (1798-1874), Charles Leland (1824-1903) e Margaret Murray13 

(1863-1963), cujas obras Gardner teve contato14. As práticas de magia sexual também 

não são exclusividade de Gardner, pois estavam presentes no ocultismo inglês em 

tradições e ordens de mistérios que tinham práticas do Tantra orientalista, com 

destaque para os trabalhos de Theodor Reuss (1855-1923), Aleister Crowley (1875-

1947) e Gerald Yorke (1901-1983) (URBAN, 2019)15.  

Gardner obteve contato com esses autores pela sua participação em ordens 

iniciáticas, com destaque para a Ordo Templi Orientis (O.T.O), na qual foi iniciado pelo 

próprio Aleister Crowley. Porém, as influências de Crowley foram higienizadas, já que 

Gardner, assim como Yorke, pareciam condenar práticas homoeróticas nos ritos 

Wiccanos, diferente Crowley que nos graus superiores da O.T.O tinha em suas 

práticas mágicas ritos homoeróticos (URBAN, 2019). 

Embora muitas ordens iniciáticas do ocultismo britânico proporcionassem um 

ambiente machista16, Gardner teve contato com ordens, pessoas que participavam de 

 
13 Retomando seu contato com Margaret Murray, cabe salientar que a apropriação do 

passado medieval como um período em que convergiam a subalternização feminina e sua 

resistência ante aos avanços do cristianismo já estava presente tanto na obra da autora 

(SAGREDO, 2023). Inserida no contexto das feministas de primeira onda, Murray atrelava-se ao 

pensar feminista desse recorte temporal que interpretava o passado medieval como o tempo 

das fogueiras (SAGREDO, 2023). E, tal episteme, influenciou Gardner, assim como o 

romantismo e folclorismo e a pulsante da Bruxa como figura de libertação e o apreço pelo 

imaginário celta, druida e gaélico permeados de medievalismo (FALCONIERI, 2019, SAGREDO, 

2023) 
14 No caso de Murray, esse contato é explicitado facilmente, pois a egiptóloga e arqueóloga 

teve uma relação de amizade com Gardner ao ponto de escrever a introdução para 

Witchcraft Today (1954). 
15 Além de seu interesse em sociedades ocultistas e folcloristas, o autor foi funcionário da 

administração britânica na Malásia. Também produziu artigos como antropólogo amador 

publicados na Royal Asiatic Society (HUTTON, 1993, 1999; ALEXANDER, 2001; TERZETTI FILHO, 

2013; DUARTE, 2017, URBAN, 2019). Sua relação com a Ásia remete à figura do agente 

orientalista inglês, que durante e pós-guerra atuava simultaneamente como perito-

aventureiro-excêntrico e autoridade local colonial (SAID, p. 251, 2001). E, com isso, tais saberes 

como arqueólogo e antropólogo amador são instrumentalizados no discurso da obra 

analisada na próxima parte do artigo. 
16Tendo em vista as diversas ordens iniciáticas com presença exclusivamente masculina como 

a Rosacruz, Maçonaria (PEARSON, 2007; FERRARO, 2020). 



 

 153 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Janyne Barreto Figueiredo 
“CONCERNING THE KNIGHTS TEMPLAR”: MASCULINIDADES E MEDIEVALISMO NO 

CASO DOS TEMPLÁRIOS EM WITCHCRAFT TODAY (1954) DE GERALD GARDNER (1884-
1964) 

ordens17, sociedades folclóricas e mulheres pesquisadoras da bruxaria que o 

influenciaram na criação de uma religião iniciática mais plural em termos de gênero18. 

Inclusive, diz-se que a Wicca buscava ter igualdade entre homens e mulheres entre 

seus praticantes — talvez, por suas práticas de magia sexual, simbólicas ou não, 

inspiradas na teoria de polaridades, segundo a qual homens e mulheres são agentes 

complementares no Grande Rito (PEARSON, 2007; URBAN, 2019; FERRARO, 2020). 

O Grande rito Wiccano possui diversas semelhanças com o Tantra Hindu: 

Sacralização do sexo, nudez ritual, relações entre corpo e poder — práticas 

consideradas desviantes nas regulamentações de gênero no contexto britânico do 

século XX — estrutura de covens, ritos em círculo, casais de homens e mulheres 

(nesse caso, excluía as práticas homoeróticas de Crowley) e Sacerdotisas e 

Sacerdotes como expressões da Deusa e do Deus. A magia sexual, em Gardner, 

possui forte influência das ideias orientalistas do Tantra Hindu (URBAN, 2019). John 

Woodroffe19 (1865-1936) já falava sobre uma grande mãe divina e criadora, Theodor 

Reuss já destacava a importância das potências masculinas e femininas evocadas na 

magia, Aleister Crowley já classificava a magia sexual como o modo mais poderosos 

de magia, além de pregar a importância da dualidade e da nudez ritual.  

A historiografia já apontou Crowley como um dos amigos pessoais e 

colaboradores de Gardner para a formação da ritualística da Wicca (HUTTON, 1999; 

ALEXANDER, 2019). No entanto, apesar de Gardner citá-lo na obra, pairava sob 

Crowley uma fama de profano, até mesmo diabólico na sociedade britânica20 

(HUTTON, 1999; PEARSON, 2007; URBAN, 2019; FERRARO, 2020). Crowley, que 

se autonomeava como Besta 666, misturou estereótipos do Tantra Indiano com 

gnosticismo, criando a Missa Gnóstica. Pregava a importância da dualidade e da 

 
17 Como Aleister Crowley que já havia participado da Golden Dawn, uma das primeiras ordens 

iniciáticas no contexto do ocultismo britânico a aceitarem mulheres. 
18 A importância feminina dentro da Wicca também pode ser notada com a intensa 

colaboração das sacerdotisas do coven de Gardner, que somaram significativamente na 

construção do discurso e narrativa wiccana, em especial Doreen Valiente (HUTTON, 1999). 

Ocultista britânica responsável por introduzir uma maior carga de celtismo e respeitada por 

sua habilidade literária e litúrgica (HUTTON, 1999; DUARTE, 2008; ALEXANDER, 2019). 
19 Responsável pela revalorização do Tantra como uma nobre e profunda tradição religiosa e 

filosófica. 
20 Em sua obra posterior The Meaning of Witchcraft (1959), uma das maiores colaboradoras de 

Gardner, Doreen Valiente, é creditada como responsável por omitir e remodelar as 

referências mais descaradas a Crowley, as substituindo por passagens que se conectam com 

o paganismo romântico, com foco na deusa-tríplice de Robert Graves (HUTTON, 1999; DUARTE, 

2008). 



 

 154 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Janyne Barreto Figueiredo 
“CONCERNING THE KNIGHTS TEMPLAR”: MASCULINIDADES E MEDIEVALISMO NO 

CASO DOS TEMPLÁRIOS EM WITCHCRAFT TODAY (1954) DE GERALD GARDNER (1884-
1964) 

nudez ritual, assim como Gardner. Introduziu na O.T.O aspectos considerados 

transgressores para a sociedade britânica, além de ter expandido a hierarquia da 

ordem (URBAN, 2019). No entanto, existe uma profunda diferença entre Crowley e 

Gardner: as práticas de magia sexual homoeróticas. E, a partir disso, (URBAN, 2019) 

alega que a magia sexual Gardneriana se aproxima mais dos trabalhos de Gerald 

Yorke, por apenas ter práticas de magia sexual heteronormativas.  

 

A DIALÉTICA PROCESSUAL DO GÊNERO: MASCULINIDADES 

HEGEMÔNICAS E DISSIDENTES NUMA OBRA MEDIEVALISTA 

 

Em How The Little People Became Witches and Concerning The Knights 

Templar Gerald Gardner inicia o capítulo classificando os povos miúdos21 da 

Inglaterra. Aborda também sobre suas práticas religiosas, que envolveriam o culto a 

Deusas. Gardner usa isso como motivo para o cristianismo ter sido pouco aceito entre 

a população campesina (GARDNER, 1954, p. 63) O capítulo continua trazendo uma 

conexão entre as populações do campesinato europeu e a bruxaria, narrando como o 

cristianismo paulatinamente subalternizou essas práticas mediante casos exemplares 

de perseguição da Igreja, segundo o autor. 

 E segue trazendo exemplos de perseguição do cristianismo às práticas de 

bruxaria ou magia, trazendo de certo modo uma narrativa de um cristianismo 

monolítico e hegemônico no medievo (KINANE, 2013). Sobre às investidas da Igreja 

contra as práticas mágicas, Gardner tece comentários acerca dos Cavaleiros 

Templários e sua condenação pela Igreja a partir da página 69. Embora não condene 

todas as práticas da ordem, o discurso do autor faz um julgamento das performances 

de masculinidades dos Templários: 

 

As bruxas me disseram: “A lei sempre disse que o poder deve ser passado 
do homem para a mulher ou da mulher ao homem, a única exceção é quando 
a mãe que inicia sua filha ou o pai ao seu filho, porque são partes deles 
mesmos”. (A razão é que um grande amor pode ocorrer entre as pessoas que 
participam de um rito juntas). Elas continuam dizendo: “Os Templários 
quebraram essa regra antiga e passaram o poder de homem para homem: 

 
21 Gardner classifica esses povos como “pre-Celtic aboriginess” (GARDNER, 1959, p. 62) que 

cultuavam deusas que poderiam ser relacionadas pelos romanos com Diana e Afrodite, para 

o autor, esses povos também tinham crença na reencarnação. 



 

 155 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Janyne Barreto Figueiredo 
“CONCERNING THE KNIGHTS TEMPLAR”: MASCULINIDADES E MEDIEVALISMO NO 

CASO DOS TEMPLÁRIOS EM WITCHCRAFT TODAY (1954) DE GERALD GARDNER (1884-
1964) 

isso leva ao pecado e, ao fazer isso, provocaram sua própria queda.22 
(GARDNER, 1954, p. 69, Tradução Nossa). 

 

Gardner promove o ato de criar uma voz feminina dentro de seu discurso para 

trazer suas próprias crenças, utilizando personagens femininos como aqueles que 

trazem determinado ensinamento. Assim, Gardner utiliza da função-autor para traçar 

um alter ego para propagar as ideias dele, isentando-se de julgamentos dos seus 

pares23. Como Tinkle (2010) nos alerta, esse ato não necessariamente quer dizer 

empoderamento feminino, já que esse autor homem, pode ter utilizado as Bruxas 

como um recurso de autoria para formular suas próprias concepções. 

Além disso, pode-se dizer que Gardner promove uma dança dicotômica entre 

masculinidades desviantes e hegemônicas. Pois, ao mesmo tempo em que promove 

uma masculinidade complementar ao feminino, condena práticas de magia (que 

podem ser sexuais) entre homens. Isso ocorre porque as masculinidades são 

elásticas e dialéticas. Connell e Messerschmidt (2013) apontam que os homens 

podem esquivar-se ou aproximar-se da masculinidade quando lhes é favorável. Com 

isso, a masculinidade não é um modelo fechado de homem, mas as formas como os 

homens se colocam em suas práticas discursivas (CONNELL, MESSERSCHMIDT, 

2013, p. 257). Então, embora posicione seu discurso como desviante de uma 

sociedade androcêntrica e heteronormativa, Gardner aproxima-se de uma 

masculinidade hegemônica ao condenar práticas entre homens.  

Cabe salientar a passagem do autor pela Ancient British Church, uma ordem 

de filiação católica, o que pode nos mostrar os resquícios de uma mentalidade cristã 

na Wicca, embora o discurso gardneriano queira colocar-se como oposto ao 

 
22 Do original: “The witches tell me: “The law always has been that power must be passed from 

man to woman or from woman to man, the only exception being when a mother initiates her 

daughter or a father his son, because they are part of themselves.” (The reason is that great 

love is apt to occur between people who go through the rites together.) They go on to say: 

“The Templars broke this age-old rule and passed the power from man to man: this led to sin 

and in so doing it brought about their downfall.”(GARDNER, 1954, p. 69) 
23 Embora Crowley já tivesse falecido nessa data, os antigos companheiros de Gardner na 

O.T.O, não necessariamente apreciariam um discurso que colocava as suas práticas mágicas 

e rituais como pecado. Gardner já havia praticamente abandonado a ordem em prol da 

divulgação da Wicca (HUTTON, 1999), mas talvez não quisesse comprometer-se caso 

decidisse retornar. Ou simplesmente quisesse colocar-se como o desbravador da bruxaria, 

aquele que finalmente teria dado voz às Bruxas, ao se colocar constantemente como porta-

voz delas, o autor lembra um desbravador ou “Indiana Jones Folclórico” (ALEXANDER, p. 203-

204, 2019). Ou como aqui supõe-se um perito-aventureiro-excêntrico que haveria desbravado 

tanto oriente, quanto ocidente. 



 

 156 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Janyne Barreto Figueiredo 
“CONCERNING THE KNIGHTS TEMPLAR”: MASCULINIDADES E MEDIEVALISMO NO 

CASO DOS TEMPLÁRIOS EM WITCHCRAFT TODAY (1954) DE GERALD GARDNER (1884-
1964) 

cristianismo (PEARSON, 2007). Esse dado pode explicar o porquê da regulação 

sexual de Gardner se aproximar da regulação cristã medieval de práticas sexuais, que 

segundo Cassiano Celestino de Jesus (2020) havia uma regulação das práticas 

sexuais consideradas naturais ou não, e nesse caso, o Cristianismo percebia a 

sodomia como uma prática contra a natureza.  

Gardner não condena por completo os ritos dos Templários, alegando 

semelhanças entre as práticas da ordem com a das Bruxas: “(...) os Templários 

condicionavam seus corpos da mesma maneira que elas para produzir a magia; como 

elas o fazem, embora, estou proibido de mencionar.24” (GARDNER, 1954, p. 69, 

Tradução Nossa). Ao mesmo tempo que coloca o poder corporal como central nos 

ritos das Bruxas e dos Templários, restringe esse conhecimento ao não o detalhar, 

traçando um discurso que o coloca como uma espécie de protetor da sabedoria das 

Bruxas. 

Ainda sobre semelhanças, Gardner falará sobre o beijo e nudismo ritualístico 

das Bruxas e dos Templários: 

 

“Em sua iniciação, uma bruxa é sempre recebida no círculo com um beijo na 
boca. Os Templários recebiam um beijo similar. Mas ambos foram torturados 
para dizer que o beijo era em outro lugar. [...] Nas iniciações, os candidatos a 
Templários eram parcialmente ou inteiramente nus; mantinham seus 
encontros e iniciações secretas e noturnas, como as bruxas faziam.” 
(GARDNER, 1954, p. 70, Tradução nossa)25 

 

Pode-se perceber que, além de evocar a sacralidade do corpo nas práticas 

rituais através da prática do beijo, Gardner traz uma performatividade de gênero 

desviante do que era pregado na Igreja Anglicana, fugindo de um decoro com relação 

às performatividades de sexualidade. Outro aspecto identificável é um discurso de 

uma pulsante relação conflituosa entre paganismo e cristianismo, ou práticas 

dissidentes dentro do Cristianismo e o Cristianismo que o autor coloca como 

hegemônico, no qual, Bruxas e Templários ocultavam suas práticas para que não 

fossem cruelmente torturados e obrigados a relatar inverdades sobre seus ritos. 

 
24 Do original:”(...) the Templars conditioned their bodies in the way they themselves do to 

produce magic; how they do so, however, I am forbidden to mention.”(GARDNER, 1954, p. 69). 
25 Do original: “At her initiation a witch is always received into the circle with a kiss on the mouth. 

Templars received a similar kiss. But both were tortured to make them say it was elsewhere. (...) 

At initiations Templar candidates were stripped nearly or entirely naked; they held their 

meetings and initiations secretly and by night, as witches do.”(GARDNER, 1954, p. 70) 



 

 157 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Janyne Barreto Figueiredo 
“CONCERNING THE KNIGHTS TEMPLAR”: MASCULINIDADES E MEDIEVALISMO NO 

CASO DOS TEMPLÁRIOS EM WITCHCRAFT TODAY (1954) DE GERALD GARDNER (1884-
1964) 

Atribuía, assim, um poder hegemônico à Igreja na Idade Média, e com isso “O passado 

medieval é revivido, reinventado e transformado nos contextos do New Age e do 

Neopaganismo à medida que estes movimentos são transformados pelo seu 

Medievalismo.26” (KINANE, 2013, p. 229, Tradução nossa). 

Adiante, Gardner cita execuções dos Templários e afirma que a Igreja trabalhou 

para desacreditá-los: “O modo como se preocuparam com essa acusação mostra que 

seu objetivo era desacreditar os Templários com a opinião pública, de modo a causar 

o esquecimento de seus grandes serviços à Cristandade.27” (GARDNER, 1954, p. 72, 

Tradução Nossa). Assim, embora evoque semelhanças entre os Templários e as 

Bruxas, Gardner aloca acertadamente as práticas dos Templários como inseridas 

numa ordem religiosa da Cristandade, ao contrário das Bruxas pertencentes à Velha 

Religião. Para Gardner, embora os Templários fossem Cristãos, seus ritos tinham 

elementos possivelmente herdados da Velha Religião.  

 Além disso, seu discurso parece denunciar que a Igreja medieval buscou 

eliminar através da propaganda não só o paganismo, como práticas dissidentes dentro 

do cristianismo. 

A seguir, Gardner reitera seu julgamento das performances de masculinidades 

dos Templários, condenando novamente as práticas sexuais entre dois homens ou 

entre duas mulheres:  

 

Os Templários podem ter experimentado práticas que, embora sendo 
heresias para uma bruxa, foram fundadas em seus métodos. As bruxas 
ensinam que para trabalhar com magia é preciso começar com um casal, pois 
é necessária uma inteligência masculina e feminina; eles devem ter simpatia 
um com o outro; e elas acreditam que durante a prática eles começam gostam 
um do outro. Algumas vezes é indesejável que eles possam apaixonar-se. 
Bruxas têm métodos com os quais tentam prevenir isso, mas nem sempre 
têm sucesso. Por essas razões, segundo elas, a deusa proibiu estritamente 
um homem ser iniciado ou trabalhar com outro homem, ou uma mulher ser 
iniciada ou trabalhar com outra mulher, sendo as únicas exceções um pai que 
inicia o filho e a mãe, a filha, como dito acima; e a maldição da deusa pode 
cair sobre qualquer um que quebrar essa lei. Elas acham que os Templários 
quebraram essa lei e trabalharam com magia, homem com homem, sem 

 
26 Do original: “The medieval past is revived, reinvented, and transformed in New Age and 

Neopagan contexts as these movements are transformed by their medievalism.” (KINANE, 

2013, p. 229) 
27 Do original: “The way they stressed this charge shows that their object was to discredit the 

Templars with the general public in a way that would cause them to forget their great services 

to Christendom” (GARDNER, 1954, p. 72) 
 



 

 158 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Janyne Barreto Figueiredo 
“CONCERNING THE KNIGHTS TEMPLAR”: MASCULINIDADES E MEDIEVALISMO NO 

CASO DOS TEMPLÁRIOS EM WITCHCRAFT TODAY (1954) DE GERALD GARDNER (1884-
1964) 

saber o modo de prevenir o amor; e eles pecaram e a maldição da deusa caiu 
sobre eles.28 (GARDNER, 1954, p. 75, Tradução Nossa.) 

 

Com isso, Gardner, além de novamente traçar similaridades entre as práticas 

dos Templários e das Bruxas, determina uma regulação de gênero para homens e 

mulheres. E, nessa regulamentação de gênero, faz novamente o movimento dialético 

de se aproximar do desviante, por exaltar o feminino, ao mesmo passo que se 

aproxima do hegemônico ao condenar qualquer tipo de prática que fuja do 

heteronormativo. 

 O amor aquiliano ou sáfico29 seria considerado pecado, assim como no 

cristianismo práticas LGBTQIAPN + eram consideradas desviantes no medievo 

(CELESTINO DE JESUS, 2020). É curioso notar que embora instrumentalize o 

medievo como um período nefasto, Gardner acaba por se aproximar de um ideal de 

masculinidade que aloca relacionamentos homoeróticos como pecaminosos, 

desnudando assim as influências cristãs da Wicca. Como também a influência que o 

ideal de masculinidade hegemônica de seu contexto que julgou Crowley como 

profano. 

Finalmente, outro aspecto que aproxima do conceito de masculinidades 

desviantes é alocar a Deusa Wiccana como Bissexual, assim como o Baphomet30 que 

 
28 Do original: “The Templars may have attempted practices which, while sheer heresy to a 

witch, were founded on her methods. Witches teach that to work magic you must start with a 

couple, a male and a female intelligence being necessary, and they must be in sympathy with 

each other; and they find that in practice they become fond of each other. Sometimes it is 

undesirable that they should fall in love. Witches have methods by which they try to prevent 

this, but they are not always successful. For this reason, they say, the goddess has strictly 

forbidden a man to be initiated by or to work with a man, or a woman to be initiated by or to 

work with a woman, the only exceptions being that a father may initiate his son and a mother 

her daughter, as said above; and the curse of the goddess may be on any who break this law. 

They think that the Templars broke this law and worked magic, man with man, without knowing 

the way to prevent love; so they sinned, and the curse of the goddess came upon them.” 

(GARDNER, 1954, p. 75) 
29 Utilizamos o termo aquiliano é uma expressão derivada do personagem Aquiles, que 

acredita-se ter tido um relacionamento amoroso com seu primo Pátroclo e portanto, o termo 

aquiliano aparece para designar relações amorosas entre homens. Já o termo sáfico, 

também deriva do grego, nesse caso, da poetisa Safo, comumente relacionada com o amor 

entre mulheres, e portanto o termo sáfico costuma designar o amor entre mulheres. A escolha 

desses termos visa não excluir indivíduos bissexuais ao falar de relações amorosas. 
30 Conhecido principalmente pela icônica imagem do ocultista e socialista Eliphas Lévi (1810-

1875), que o concebeu como uma representação simbólica de equilíbrio entre forças 

opostas. Lévi relacionou essa figura ao antigo culto dos Templários, postulando que Baphomet 

seria a personificação de uma tradição única e verdadeira do catolicismo, e que os 

ensinamentos dos Templários haviam sobrevivido na maçonaria (STRUBE, 2016). 



 

 159 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Janyne Barreto Figueiredo 
“CONCERNING THE KNIGHTS TEMPLAR”: MASCULINIDADES E MEDIEVALISMO NO 

CASO DOS TEMPLÁRIOS EM WITCHCRAFT TODAY (1954) DE GERALD GARDNER (1884-
1964) 

Gardner alega ter sido adorado pelos Templários. Ao relacionar Baphomet com a 

Deusa, Gardner parece trazer uma tônica positiva para Baphomet. 

 

“[...]Então ela é tanto deus como deusa, macho e fêmea, morte e 
regeneração, poder-se-ia dizer bissexual”. [...] Baphomet, o dito deus 
Templário, ele é mostrado como sendo macho e fêmea ou bissexual; [...] Se 
há realmente alguma boa prova que são esses os deuses Templários, não 
posso dizer. Pode ser tudo mera coincidência.”31 (GARDNER, 1954, p. 80-81, 
Tradução nossa) 

 

Nesse caso, Gardner utiliza o termo Bissexual para explicar que a Deusa possui 

os dois sexos num mesmo corpo, evocando que assim que a masculinidade não é 

exclusiva do corpo dito como masculino (CONNELL, PEARSE, 2015), como também 

que o gênero, não é tão binário assim. 

Gardner também apresenta as mulheres como figuras subalternizadas no 

medievo: “Em uma era em que as mulheres eram tratadas como criadas e os homens 

da Igreja debatiam seriamente sobre elas terem ou não almas32 [...]” (GARDNER, 

1954, p. 64, Tradução nossa). O autor opera o passado medieval de modo alinhado 

ao feminismo de primeira onda, que depositava na Idade Média a ideia de uma era de 

declínio do feminino que contrariava a demanda por maior liberdade sexual. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 O presente artigo visou investigar a construção de masculinidades no contexto 

medievalista na Wicca Gardneriana a partir da análise do sexto capítulo de Witchcraft 

Today (1954), cabendo salientar que não houve pretensão de abarcar todos os 

discursos sobre masculinidades, presentes na obra, mas reservar-se ao caso dos 

Templários. Nesse sentido, foi possível um caráter multifacetado do discurso do autor 

que embora possa promover masculinidades desviantes, ao alocar o feminino como 

destaque em suas práticas, alegando inclusive que a Deusa possui natureza 

 
31 Do original: “(...) ‘Thus she has been both god and goddess, male and female, death and 

regeneration, one might say bisexual.’ (...) Baphomet, said to be the Templar god, he is shown 

as both male and female or bisexual; (...) Whether there is really any good proof that these are 

the Templar gods I cannot say. All this may be mere coincidence.’” (GARDNER, 1954, p. 80 e 

81) 
32 Do original: “In an age when women were treated as drudges, and Churchmen seriously 

debated whether they had souls or not[...]” (GARDNER, 1954; p. 64) 



 

 160 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Janyne Barreto Figueiredo 
“CONCERNING THE KNIGHTS TEMPLAR”: MASCULINIDADES E MEDIEVALISMO NO 

CASO DOS TEMPLÁRIOS EM WITCHCRAFT TODAY (1954) DE GERALD GARDNER (1884-
1964) 

masculina e feminina, amparado em discursos feministas. Permanece reproduzindo 

aspectos da masculinidade hegemônica no que tange o aspecto da 

homossexualidade. A masculinidade hegemônica é um constructo tanto dialético 

quanto elástico; ao destacar a homossexualidade como antinatural – e por isso um 

pecado – dentro da Arte, Gardner estaria aproximando-se uma masculinidade 

hegemônica para destituir suas práticas de acusações de serem amorais, ou talvez 

buscando um distanciamento das ideias de Crowley, colocando-se como porta-voz 

das Bruxas que lhe revelaram grandes segredos, dentre eles, que o declínio dos 

Templários por práticas sexuais tidas por elas como pecaminosas. 

 As práticas de masculinidades desviantes encontradas em Gardner também 

perpassam a sacralização do corpo e o uso de magia sexual em suas práticas. Já 

sobre o medievo, a temporalidade é instrumentalizada para alocar o cristianismo como 

monolítico e hegemônico, que buscou apagar tudo aquilo que era dissidente, 

principalmente práticas mágicas ligadas com a sacralidade do corpo. 

 Finalizando, o medievo aparece em seu discurso como um declínio do feminino 

e as práticas aquilianas ou sáficas consideradas desviantes tanto pelo cristianismo, 

quanto pela Wicca como um grande pecado, que leva ao castigo da Deusa como 

forma de ruína. Ao criar seu movimento religioso e contracultural, Gardner, 

conscientemente ou inconscientemente dita uma regulação das relações e dos papéis 

de gênero para o seu sistema religioso com alguns aspectos desiquais e hierarquicos 

de performatividade e sexo. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

BERTARELLI, Maria Eugênia, AMARAL, Clínio. Long Middle Ages or appropriations 

of the medieval? A reflection on how to decolonize the Middle Ages through the theory 

of Medievalism. Hist. Historiogr., v. 13, maio-ago. 2020. 

BUTLER, Judith. Gender regulations. In: Undoing gender. New York; London: 

Routledge, 2004.  

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 2003.  



 

 161 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Janyne Barreto Figueiredo 
“CONCERNING THE KNIGHTS TEMPLAR”: MASCULINIDADES E MEDIEVALISMO NO 

CASO DOS TEMPLÁRIOS EM WITCHCRAFT TODAY (1954) DE GERALD GARDNER (1884-
1964) 

CELESTINO DE JESUS, Cassiano. Masculinidades Dissidentes no Medievo Ibérico: 

Um Estudo Sobre A Sodomia no Discurso Jurídico de Afonso X (1252-1284). Ponta 

de Lança: Revista Eletrônica de História, v. 14, 2020. 

CONNELL, Raewyn W.; PEARSE, Rebecca. Diferenças sexuais e corpos 

generificados. In: Gênero: uma perspectiva global. São Paulo: n Versos, 2015.  

CONNELL, Raewyn W. Examining masculinities. In: The men and the boys. Sydney: 

Allen & Unwin, 2000.  

CONNELL, Raewyn W.; MESSERSCHMIDT, James W. Masculinidade hegemônica: 

repensando o conceito. Estudos Feministas, 21(1): 424, janeiro-abril/2013. Disponível 

em: https://www.scielo.br/j/ref/a/cPBKdXV63LVw75GrVvH39NC  

D’ARCENS, Louise (Ed.). The Cambridge Companion To Medievalism. Reino Unido: 

Cambridge University Press, 2016. p. 1–13. 

DUARTE, Janluis. Quem eram as bruxas de Gardner? Temporalidades – Revista de 

História, v. 9, n. 1, p. 275–289, 2017. 

DUARTE, Janluis. Os bruxos do século XX: neopaganismo e invenção de tradições 

na Inglaterra do pós-guerra. Orientador: Vicente Carlos Rodrigues Álvarez Dobroruka. 

2008. 178 f. Dissertação (Mestrado em História), Universidade de Brasília, Brasília, 

2008. Disponível em: https://repositorio.unb.br/handle/10482/3394.  

FALCONIERI, Tommaso Di Carpegna. The Militant Middle Ages: Contemporary 

Politics Between New Barbarians and Modern Crusaders. Leiden, Netherlands: Brill, 

2019. 

FERRARO, Shai. Women and Gender Issues in British Paganism, 1945–1990. [s.l.] 

Palgrave Historical Studies in Witchcraft and Magic, 2020. 

G. W. Bowersock, B ROWM, PETER, Oleg Grabar. Late Antiquity: A Guide to 

the Postclassical World. Cambridge: Harvard University Press, 1999.  

GIBSON, Marion. Witchcraft in the Courts. In.: Witchcraft And Society in England And 

America, 1550–1750. Londres: Continuum. 2003. 



 

 162 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Janyne Barreto Figueiredo 
“CONCERNING THE KNIGHTS TEMPLAR”: MASCULINIDADES E MEDIEVALISMO NO 

CASO DOS TEMPLÁRIOS EM WITCHCRAFT TODAY (1954) DE GERALD GARDNER (1884-
1964) 

HANEGRAAFF, WOUTER J. New Age Religion and Western Culture Esotericism in 

The Mirror of Secular Thought. Leiden, New York and Koln: E.J. BRIL, 1996. 

HANEGRAAFF, Wouter J. Western Esotericism: A guide for the Perplexed. Londres: 

Bloomsbury, 2013. 

HUTTON, Ronald. The triumph of the moon: A history of modern pagan witchcraft. 

Oxford: Oxford University Press, 2019. 

KINANE, Karolyn. Intuiting the Past: New Age and Neopagan Medievalisms. Relegere, 

v. n. 2, p. 225-248, 2013. 

MAINGUENEAU, Dominique. Discurso e Análise do discurso. Tradução de Sírio 

Possenti. São Paulo: Parábola Editorial, 2015. 

MAINGUENEAU, Dominique. Gênese dos Discursos. Tradução Sírio Possenti. de São 

Paulo: Parábola Editorial, 2008 

MAGLIOCCO, Sabina. Neopaganism. In: HAMMER, Olav; ROTHSTEIN, Mikael. (Ed.). 

The Cambridge Companion to New Religious Movements. Nova York: Cambridge 

University Press, 2012, p. 150–166. 

MATTHEWS, David. Medievalism: A Critical History. Woodbridge, England: Boydell & 

Brewer, 2015. 

MORGAN, Gwendolyn A. Medievalism, Authority, and the Academy. Studies in 

Medievalism. v. 17, 2009. 

PATRIDGE, Christopher. Orientalism and the Occult. In: PATRIDGE, Christopher. 

THE OCCULT WORLD. Estados Unidos e Canadá: Routledge, 2015, p. 611-625. 

PEARSON, Joanne. Wicca and the christian heritage. Ritual, sex and magic. London, 

New York: Routledge, 2007, p. 11-26. 

RUSSELL, Jeffrey B.; ALEXANDER, Brooks. História da Bruxaria: Feiticeiras, hereges 

e pagãs. Tradução de Álvaro Cabral e William Lagos. São Paulo: Aleph, 2019. 



 

 163 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Janyne Barreto Figueiredo 
“CONCERNING THE KNIGHTS TEMPLAR”: MASCULINIDADES E MEDIEVALISMO NO 

CASO DOS TEMPLÁRIOS EM WITCHCRAFT TODAY (1954) DE GERALD GARDNER (1884-
1964) 

SAGREDO, RAISA. Ressignificação e subversão na obra 'O Culto das Bruxas na 

Europa ocidental' (1921) de Margaret Murray. ALETHÉIA (GOIÂNIA), v. 1, p. 64-78, 

2024. 

SAGREDO, R. A Pré-Modernidade na Cosmoperceção da Bruxaria Contemporânea: 

Uma Fluidez de Temporalidades In: Anais mundos possíveis. 2023 

SAID, Edward. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. Tradução de 

Tomás Rosa Bueno. São Paulo:Companhia das letras, 2001. 

STRUBE, Julian. The “Baphomet” of Eliphas Lévi: Its Meaning and Historical Context. 

Correspondences Journal. v. 4, p.37-79, 2016 

TERZETTI FILHO, Celso Luiz. A Velha Religião: o discurso de legitimação na Wicca. 

Revista História Agora, v.3, p.67-90, 2013. 

TERZETTI FILHO, Celso Luiz. Um Bruxo e seu Tempo: As obras de Gerald Gardner 

como expressões contraculturais. Orientador: Frank Usarski. 2012. 179 f. Dissertação 

(Mestrado em Ciências da Religião) - Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, 

São Paulo, 2012. Disponível em: https://tede2.pucsp.br/handle/handle/1845.  

TINKLE, Theresa. Women on top in medieval exegesis. In: Gender and power in 

medieval exegesis. New York: Palgrave Mcmillan, 2010.  

WORKMAN, Leslie J. “Medievalism Today”. Medieval Feminist Newsletter 23 (1997). 

URBAN, Hugh B. The Goddess and the Great Rite: Hindu Tantra and the Complex 

Origins of Modern Wicca. In: FERARO, Shai; White, Ethan Doyle. Magic and Witchery 

in the Modern West Celebrating the Twentieth Anniversary of ‘The Triumph of the 

Moon’. Londres: Palgrave Macmilian, p. 21-23,2019. 

UTZ, Richard. Academic medievalism and nationalism. In: D’ARCENS (Ed.). THE 

CAMBRIDGE COMPANION TO MEDIEVALISM. Reino Unido: Cambridge University 

Press, 2016. p. 119- 134. 

UTZ, Richard. A Noção de Idade Média: Nossa Idade Média, Nós Mesmos, Roda da 



 

 164 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Janyne Barreto Figueiredo 
“CONCERNING THE KNIGHTS TEMPLAR”: MASCULINIDADES E MEDIEVALISMO NO 

CASO DOS TEMPLÁRIOS EM WITCHCRAFT TODAY (1954) DE GERALD GARDNER (1884-
1964) 

Fortuna, v. 8, n. 2, 2019, pp. 237-248. Disponível em: https://a615a5e5-c98d-48ce-

95fc4c6127dff938.filesusr.com/ugd/3fdd18_bfd049696cee4523bc132d0c07339b3e.p

df  

 

FONTES 

 

GARDNER, Gerald. Witchcraft Today. New York: Magickal Childe, 1982. 

 

 

 Recebido em: 19/09/2025 

Aprovado em: 02/12/2025 

 


