
 

 

FEITIÇARIA E SUBALTERNIDADE: ESTUDO DE CASO DE UMA ACUSAÇÃO DE 
NECROMANCIA EM LONDRINA (1951) 

MAGIC AND SUBALTERNITY: CASE STUDY OF AN ACCUSATION OF 
NECROMANCY IN LONDRINA (1951) 

106 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

BARRETO, Inês Teixeira* 

https://orcid.org/0000-0002-7927-4666 

 

RESUMO: O presente artigo discute as 
acusações contra praticantes de magia 
no Brasil Republicano a partir de um 
caso ocorrido na cidade de Londrina 
(PR) em 1951, noticiado pelo Diário da 
Tarde, no qual dois homens acusados 
de feitiçaria, Felix Alves e José 
Valentim, são presos pela polícia após 
uma denúncia e tem seus pertences 
apreendidos. Discute-se a posição de 
alteridade e subalternidade de 
especialistas religiosos na construção 
da cidade, que busca uma narrativa 
alinhada à imigração inglesa, e como 
aparatos institucionais, como os 
Códigos Penais de 1890 e 1940 
apoiaram e referendaram esse tipo de 
perseguição. Para efetuar essa análise, 
parte-se da proposta metodológica das 
representações de Roger Chartier e da 
ideia de magia como categoria de 
exclusão de Ernesto de Martino. 
 
PALAVRAS-CHAVE: Feitiçaria; Brasil; 
Subalternidade 
 

 

 

ABSTRACT: This article discusses 
accusations against practitioners of 
sorcery and magic in Republican Brazil, 
based on a case that occurred in the 
city of Londrina (PR) in 1951. Reported 
by Diário da Tarde, the case involved 
two men accused of witchcraft, Felix 
Alves and José Valentim, who 
werearrested by the police after a 
complaint and had their belongings 
seized. The article examines the 
position of otherness and subordination 
attributed to religious specialists in the 
construction of the city, which sought to 
establish a narrative aligned with 
English immigration, and how 
institutional apparatuses, such as the 
Penal Codes of 1890 and 1940, 
supported and legitimized this type of 
persecution. The analysis draws 
primarily on Roger Chartier’s 
methodological proposal of 
representations and Ernesto de 
Martino’s concept of magic as a 
category of exclusion. 

 
KEYWORDS: Magic; Brazil; 
Subalterrnity. 

 
* Doutoranda no Programa de Estudos Pós-Graduados em História da Pontifícia Universidade Católica de São 
Paulo. Mestra e especialista em História pela PUC-SP. E-mail: intx.barreto@gmail.com 



 

 

 

 

Inês Teixeira Barreto 
FEITIÇARIA E SUBALTERNIDADE: ESTUDO DE CASO DE UMA ACUSAÇÃO DE 

NECROMANCIA EM LONDRINA (1951) 

107 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

INTRODUÇÃO: A ACUSAÇÃO DE NECROMANCIA 

 

Felix Alves era um morador da zona rural da cidade de Londrina, no Paraná, 

que foi acusado de feitiçaria. Sua história é contada em uma reportagem do Diário da 

Tarde, publicada em 27 de outubro de 1951 com o título “Foi violada a sepultura: um 

macumbeiro foi o autor do monstruoso crime ocorrido em Londrina” (DIÁRIO DA 

TARDE, 1951, p. 6). 

A reportagem relembra um caso que teria ocorrido na cidade de Feira de 

Santana, na Bahia, quando um grupo de pessoas invadiu o cemitério e vilipendiou 15 

sepulturas, comparando esse fato às histórias de terror do escritor Edgar Allan Poe. 

O texto continua dizendo que um crime similar ocorreu em Londrina, onde residia um 

homem chamado Felix Alves, “um bruxo” que “vivia a explorar os incautos", retirando 

uma soma considerável dos clientes. Entre os feitiços operados por Alves estavam a 

cura de doenças, reconciliação de casais e “trabalhos outros". Alves também se 

colocava como médium, dava consultas em estado de transe e possuía um auxiliar, 

um “aprendiz de feiticeiro, que seguia cegamente seu amo e senhor”, chamado José 

Valentim.  Os dois moravam em uma cabana na zona rural, um ponto de romaria dos 

“caboclos ignorantes”, que alimentavam o prestígio dos supostos bruxos. Ambos 

foram presos em casa pelo delegado e pelo escrivão, que também apreenderam 

exemplares de O Livro de São Cipriano, Receituário dos Melhores Remédios 

Caseiros, Bruxa de Évora, Cruz de Caravaca e a Bíblia. Além disso, possuíam alguns 

artefatos para a prática de magia, como “um pé de rorvo", duas imagens de Santo 

Onofre, um patuá, uma cruz e um crânio humano.  

É justamente o último item, o crânio, que chama tanto a atenção da polícia 

quanto do autor do texto jornalístico. Felix é inquirido sobre a ossada e confessa que 

seu ajudante, José, conseguiu com o coveiro da cidade, João Francisco Filho. O texto 

mostra indignação e pede que o coveiro seja afastado das funções, classificando 

Alves como “autor de um nefando crime, um macumbeiro, que assim procedeu para 

obter material para a prática de suas bruxarias", misturando elementos de várias 

religiões com artefatos de feitiçaria. Não há detalhes sobre o que ocorreu com Felix e 

José, nem com o coveiro, e apenas informa que a polícia abriu uma investigação. 



 

 

 

 

Inês Teixeira Barreto 
FEITIÇARIA E SUBALTERNIDADE: ESTUDO DE CASO DE UMA ACUSAÇÃO DE 

NECROMANCIA EM LONDRINA (1951) 

108 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Apesar de ter destaque no topo da página e com um título em grandes letras, a história 

não teve continuidade em outras edições do jornal. 

As fontes trazem poucas pistas sobre quem foi o “bruxo” Felix Alves e seu 

“aprendiz de feiticeiro”, José Valentim. Não informam idade, etnia, endereço ou 

profissão. É possível ter apenas um relance sobre o território: ele foi encontrado pela 

polícia na estrada do aeroporto e morava na área rural, próximo às plantações de café. 

Além disso, possuía todos os indícios da materialidade da feitiçaria. 

A partir desses poucos vestígios sobre a prisão e da sua representação na 

imprensa, este artigo pretende traçar um estudo de caso que discute as acusações 

de feitiçaria no contexto da cidade de Londrina, no Paraná, em 1950. A análise aqui 

proposta procura entender as conjunturas políticas e sociais que levaram a tal 

acusação e como a representação na imprensa evidencia um lugar de alteridade e 

subalternidade dos acusados de feitiçaria dentro de tais contextos. No horizonte da 

discussão, mantém-se a noção de como as acusações de magia e feitiçaria são 

categorias de exclusão na cultura ocidental e, mais especificamente, no Brasil 

Republicano. 

Para fazer essa análise, parte-se da categoria metodológica de representação 

proposta por Roger Chartier, na qual as representações são entendidas como 

estruturas intelectuais geradas em determinados momentos históricos, que permitem 

entender e ler a realidade. Elas são manifestas por grupos em diferentes hierarquias 

sociais, que dependendo da sua posição geram representações sobre si e também as 

criam sobre outros grupos. Tais representações nunca são discursos neutros e estão 

sempre inseridas nos interesses dos grupos que as produziram, criando uma relação 

de adesão ou de rechaço a outros atores sociais. 

Assim, as chamadas “lutas de representação” são essenciais para entender 

conflitos, acomodações, resistências ou outros movimentos.  

 

Desta forma, pode pensar-se uma história cultural do social que tome por 
objecto a compreensão das formas e dos motivos - ou, por outras palavras, 
das representações do mundo social - que, à revelia dos actores sociais, 
traduzem as suas posições e interesses objectivamente confrontados e que, 
paralelamente, descrevem a sociedade tal como pensam que ela é, ou como 
gostariam que fosse. (CHARTIER, 2002, p.19) 

 



 

 

 

 

Inês Teixeira Barreto 
FEITIÇARIA E SUBALTERNIDADE: ESTUDO DE CASO DE UMA ACUSAÇÃO DE 

NECROMANCIA EM LONDRINA (1951) 

109 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

É essencial, assim, ao pesquisador da História Cultural entender tais 

representações, mas sua investigação nunca deve perder de vista a noção da 

dominação simbólica, ideia na qual Chartier se aproxima de Pierre Bourdieu. O 

historiador deve levar em conta o movimento de concorrências e competições, 

buscando entender a forma e os mecanismos que um grupo dominante tenta impor 

seus valores, ideias e percepção de mundo a outros (CHARTIER, 2002, p. 17). Pensar 

as representações também permite que se percebam os mecanismos que colocam as 

relações entre grupos como se fossem orgânicas às percepções de realidade, mas 

que, na verdade, são socialmente construídas. Como, por exemplo, as construções 

relacionadas aos gêneros masculino e feminino (GUIMARÃES, 2021, p.5).  

Dentro desta proposta metodológica, deve-se considerar a articulação entre as 

representações inscritas nos textos e as práticas produzidas pelos sujeitos históricos, 

unindo as dimensões da produção, do lugar social do qual o texto se origina e daquilo 

que ele tenta mostrar e transmitir. Propõe que as análises partam dos objetos e das 

formas, e não necessariamente de grupos sociais produtores ou receptores dos 

textos, justamente para buscar essas estruturas intelectuais. Entende, ainda, que os 

dispositivos textuais e materiais partem, de alguma maneira, de uma tentativa de 

diferenciação social, articulando, assim, as dimensões de produção e recepção 

(CHARTIER, 1991, p.177-187) 

 Neste caso em especial, o ponto de partida é uma representação na imprensa, 

a partir da qual se pode pensar as práticas dos acusados de feitiçaria e, além disso, a 

sua posição de alteridade na sociedade londrinense. Juntamente com a posição de 

Chartier, também trabalha-se a noção de alteridade do sujeito de Emmanuel Levinas, 

segundo a qual “a alteridade é relação fundacional da vida em sociedade” 

(SCHNEIDER; TORRÃO FILHO, 2018, p. 26). Ao tentar uma aproximação com os 

sujeitos históricos aqui representados, nasce uma perspectiva de um diálogo 

transtemporal com o Outro, tentando reconstruir a sua subjetividade dentro de duas 

temporalidades distintas, o presente e o passado (SCHNEIDER; TORRÃO FILHO, 

2018, p. 23-32). Assim, a intenção é trazer luz a esses outros sujeitos, entendidos 

como párias ou desviantes, e pouco falados na historiografia, justamente pela sua 

posição de subalternidade. 



 

 

 

 

Inês Teixeira Barreto 
FEITIÇARIA E SUBALTERNIDADE: ESTUDO DE CASO DE UMA ACUSAÇÃO DE 

NECROMANCIA EM LONDRINA (1951) 

110 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Para isso, é necessário, primeiro, considerar as acusações feitas pelo texto 

jornalístico, que não necessariamente correspondem às acusações policiais, a fim de 

entender o contexto histórico e social nas quais elas se enquadram e a sua 

importância para ganhar espaço na imprensa.  

 

MATERIALIDADE DAS ACUSAÇÕES  

 

As acusações de feitiçaria estavam normalmente atreladas a duas premissas: 

a denúncia e a materialidade do crime. Apesar do jornal retratar Felix e José como 

feiticeiros, a denúncia que levou as autoridades à investigação era provavelmente a 

de charlatanismo. Nesse período, o Código Penal vigente previa os crimes de 

curandeirismo e charlatanismo. Porém, ao encontrar a caveira e diante da confissão 

de que foi adquirida com o coveiro, eles também poderiam responder pelos crimes de 

violação de sepultura (Art. 210); destruição, subtração ou ocultação de cadáver (Art. 

211); e vilipêndio a cadáver (Art. 212) (BRASIL, 1940, p. 69), conforme se 

desenrolasse a investigação da polícia. 

O segundo ponto é a materialidade. Analisar os objetos encontrados com os 

supostos feiticeiros era a forma mais comum de sustentar uma acusação. A partir daí, 

chegava-se à conclusão se eram utilizados para o mal, se o acusado era realmente 

um praticante de magia maléfica ou apenas um cliente. Também chegava-se a 

conclusão se a magia possuía efeito ou se o acusado era um charlatão (MAGGIE, 

1992, p. 169). Neste caso, há a posse dos ossos humanos, claramente associados 

pela polícia a práticas ilícitas. Mas os livros de magia no inventário, que em um 

primeiro momento podem ser eclipsados por parecerem de menor importância, 

também são relevantes para essa acusação. Comumente associados aos feiticeiros, 

são retratados com frequência em notícias sobre apreensões e batidas policiais 

(BARRETO, 2022, p. 144-153). Sua presenção permite certas aproximações às 

práticas, o que seria essencial para determinar em quais artigos do Código Penal os 

acusados se encaixariam. 

Dentre os livros encontrados pela polícia, é possível notar dois manuais de 

magia, O Livro de São Cipriano e o Bruxa de Évora, além de A Cruz de Caravaca, um 

compilado de orações. Essas publicações foram populares e circularam por todo o 



 

 

 

 

Inês Teixeira Barreto 
FEITIÇARIA E SUBALTERNIDADE: ESTUDO DE CASO DE UMA ACUSAÇÃO DE 

NECROMANCIA EM LONDRINA (1951) 

111 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

período Republicano, sendo primeiramente editadas no Rio de Janeiro e em São 

Paulo, e distribuídas por todo o país. O mais emblemático título entre eles é o Livro 

de São Cipriano, que pode ser destacado na reportagem aqui analisada por ser um 

elemento bastante presente em representações de curandeiros e feiticeiros na 

imprensa. Consiste em um receituário de diversas operações mágicas que contam 

com maneiras de invocar demônios e espíritos, exorcismos, feitiços para diversos 

objetivos como curas e conquistas amorosas, instruções para a leitura das sortes nas 

mãos e nas cartas de baralho, entre outros temas. É frequentemente referido na 

imprensa da primeira metade do século XX como um item associado à feitiçaria, 

macumba e magia maléfica, considerado um elemento da crendice e da mentalidade 

primitiva popular, que são historicamente associadas as práticas de magia 

(BARRETO, 2022, p. 138-143).  

O Livro de São Cipriano tem origem em Portugal e chega ao Brasil no final do 

século XIX, ainda como uma versão importada chamada O Livro de São Cypriano - O 

Thesouro do Feiticeiro. Na Biblioteca Nacional de Portugal é possível acessar uma 

versão publicada pela Livraria Econômica, de Lisboa, por volta de 1890. O Thesouro 

do Feiticeiro passa a circular no Brasil em 1876 e é a base das edições brasileiras, 

que mantém sempre um núcleo similar de histórias sobre a vida de São Cipriano e 

outros personagens ligados à feitiçaria, instruções oraculares e feitiços (BARRETO, 

2022, p. 66-68). 

Na época em que este caso se passa, já havia versões publicadas no Brasil 

há, pelo menos, 60 anos, em especial pela Livraria Quaresma, uma importante editora 

carioca fundada em 1860 e que abriu falência em 1951. Pioneira na publicação de 

livros populares, em formato brochura e com material barato, vendidos a valores 

módicos, tanto na cidade do Rio de Janeiro quanto enviados por uma rede de 

fornecedores ou por reembolso postal para todo o país. Além de diversas edições do 

Livro de São Cipriano, a Quaresma publicou outros manuais de magia como O Livro 

da Bruxa ou o Manual da Cartomante e O Livro do Feiticeiro: a ciência de Juca Rosa 

Revelada. Assim, ela é uma pioneira nesse gênero, e fundamentou essas leituras de 

magia que se espalharam por todo o Brasil do Século XX. Não é possível saber 

exatamente qual edição do Livro de São Cipriano foi a utilizada por Felix. Na década 

de 1950, cerca de 20 edições diferentes já haviam sido publicadas no Brasil. Mas, 



 

 

 

 

Inês Teixeira Barreto 
FEITIÇARIA E SUBALTERNIDADE: ESTUDO DE CASO DE UMA ACUSAÇÃO DE 

NECROMANCIA EM LONDRINA (1951) 

112 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

independentemente da editora, existem muitas similaridades entre os eles 

(BARRETO, 2022, p. 199). 

As práticas e orientações do Livro de São Cipriano se baseiam na vida do 

santo, que teria sido um feiticeiro convertido ao Cristianismo e martirizado por volta 

do século IV d.C., durante o governo do imperador romano Diocleciano (FERREIRA, 

1992, p. 91). Assim como outras obras europeias sobre magia, o texto entra em um 

universo de práticas que podem ser classificadas como necromancia, ou invocação 

dos mortos. Segundo o historiador Richard Kieckhefer em Magic in Middle Ages, a 

necromancia surge como um ato de invocação de espíritos, mas se transforma 

também em uma forma de operar o poder do Demônio e de outros seres infernais, em 

oposição aos ritos católicos que evocam o poder divino. Os procedimentos para 

invocações de diferentes categorias de entidades espirituais são similares, assim 

como os aparatos utilizados para isso, mudando apenas a intenção do operador da 

magia (KIECKHEFER, 1989. p. 153-157). 

Os diversos exemplares do Livro de São Cipriano apresentam uma série de 

feitiços com elementos necromânticos. O Grande Livro de São Cipriano - O Thesouro 

do Feiticeiro português traz instruções de operações com ossos de animais, como 

gatos, cachorros, morcegos, sapos e cobras (O GRANDE LIVRO DE SÃO 

CIPRIANO…, 1890, p.8). Há, ainda, outros feitiços com agulhas que deveriam ser 

transpassados por cadáveres humanos (O GRANDE LIVRO DE SÃO CIPRIANO…, 

1890, p. 70), flores colhidas em cemitérios (O GRANDE LIVRO DE SÃO CIPRIANO…, 

1890, p. 87) e pregos retirados de caixões (O GRANDE LIVRO DE SÃO CIPRIANO…, 

1890, p. 78). Essas mesmas instruções ou bastante similares podem ser encontradas 

em obras mais recentes, como O Livro Negro de São Cipriano (MOLINA, s.d., p. 221), 

Antigo Livro de São Cipriano: o gigante e verdadeiro capa de aço (MOLINA, 1995, p. 

231-233) e Magias de Amor de São Cipriano (FERREIRA, s.d., p.38; p.48), o que 

aponta a grande chance de Felix e José terem tido contato e talvez praticado esses 

feitiços, adaptados para o uso de uma caveira humana. 

No mesmo universo está o Bruxa de Évora, obra publicada em São Paulo pela 

Livraria C. Teixeira, também distribuída pela Livraria Cruz Coutinho, do Rio de Janeiro. 

O Bruxa de Évora é um compilado organizado por José Vieira Pontes, que foi 

vendedor e, posteriormente, proprietário da livraria (PINA, 2015, p. 167-168). 



 

 

 

 

Inês Teixeira Barreto 
FEITIÇARIA E SUBALTERNIDADE: ESTUDO DE CASO DE UMA ACUSAÇÃO DE 

NECROMANCIA EM LONDRINA (1951) 

113 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Publicado pela primeira vez por volta de 1910, seu conteúdo era similar aos Livros de 

São Cipriano, trazendo orações, instruções para a leitura das mãos, noções de 

astrologia, invocação de espíritos, revelações de sonhos e também a oração de São 

Cipriano. Mas traz, ainda, novas linguagens que estavam em alta na época em que 

foi organizado: fisionomia (“ou arte de conhecer o gênio, tendências e defeitos das 

pessoas pelas feições do rosto”), magnetismo, sonambulismo, ciências ocultas, 

espiritismo. Para finalizar, uma parte dedicada a previsões sobre o fim do mundo 

(ALMANAK LITTERARIO E ESTATÍSTICO, 1910, p. 8). 

 Esses dois títulos se encaixam na mesma perspectiva de outros manuais, que 

eram bastante populares no início do século XX, com obras que traziam instruções de 

diversos temas, desde modelos para escrita de cartas até receitas culinárias, criação 

de galinhas e produção de cachaça, entre outros. Os manuais, em especial os 

culinários, ganharam público leitor e estavam presentes em muitos dos lares 

(MAGALHÃES, 2019, p. 274). Além dos conhecimentos práticos do dia a dia, também 

tinham uma função de entretenimento e eram, ainda, obras que poderiam ser 

compartilhadas em leitura coletiva com os amigos e a família. 

 Essas características são sensíveis no Bruxa de Évora, colocado pelos 

anúncios nos jornais da época como uma opção de divertimento para as festas 

juninas. Ao trazer conteúdos como a leitura das fisionomias e as previsões para o fim 

do mundo, incentivava uma leitura coletiva similar aos Livros de Sortes, comuns no 

Brasil até o final do século XIX, coletâneas de versos, anedotas e previsões amorosas 

para serem lidos nos jogos das noites de São João (LUZ, 2019, p. 3). 

 Mas, no caso do Livro de São Cipriano, esse componente de entretenimento 

era substituído por um certo tabu: considerado perigoso e amaldiçoado, foi associado 

à magia maléfica e aos poderes perigosos da feitiçaria. 

O primeiro e um dos mais famosos vestígios dessa associação está no cronista 

carioca João do Rio, que colocou o Livro de São Cipriano como a origem de todos os 

feitiços dos macumbeiros do Rio de Janeiro. Em 1904, publicou na Gazeta de Notícias 

uma série de reportagens que seriam posteriormente organizadas no livro As 

Religiões do Rio, de 1905, que chegou a vender mais de 8 mil exemplares. O jornalista 

fez uma incursão por uma série de cultos e igrejas consideradas exóticas, como a 

Igreja da Humanidade fundada pelos positivistas e a recém-fundada Federação 



 

 

 

 

Inês Teixeira Barreto 
FEITIÇARIA E SUBALTERNIDADE: ESTUDO DE CASO DE UMA ACUSAÇÃO DE 

NECROMANCIA EM LONDRINA (1951) 

114 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Espírita Brasileira. Mas as reportagens que mais causaram furor foram justamente as 

que abrem o livro, no capítulo “No Mundos dos Feitiços”. Nessa série, o jornalista 

visitou terreiros, feiticeiros e alufás dos morros cariocas para descrever suas crenças 

e rituais, entendidas como primitivas, selvagens e como uma ameaça à higiene e à 

saúde pública (FARIAS, 2010, p. 251-259). Conforme colocado por Juliana Barreto 

Farias no artigo João do Rio e os Africanos, na visão do autor havia uma “ronda fétida, 

nascida na África”, que contaminava os ambientes, corpos e a própria moral da 

população que frequentava tais terreiros: “a associação entre ‘raça preta’, crime, 

loucura, embriaguez e prostituição era constante em seus textos sobre os africanos” 

(FARIAS, 2010, p. 265). 

 Visitando oraculistas, pais de santos e casas de reverência a espíritos dos 

mortos, conclui que tudo aquilo é puro charlatanismo: 

 

[…] a base, o fundo de toda a sua ciência é o Livro de S.Cipriano. Os maiores 
alufás, os mais complicados pais-de-santo, tem escondida entre as tiras e a 
bicharada uma edição nada fantástica do S.Cipriano. Enquanto criaturas 
chorosas esperam os quebrantos e as misturadas fatais os negros soletram 
o S.Cipriano, à luz dos candeeiros… (RIO, 1976, p.13). 

 

 A citação de João do Rio é fundamental para entender como Felix e José são 

retratados na imprensa londrinense 45 anos após sua publicação original. A partir 

desse momento, é criada uma representação do Livro de São Cipriano que será 

replicada por diversas reportagens, incluindo o estudo de caso aqui em questão. Sua 

representação será apropriada pela imprensa brasileira e traduz o lugar social 

destinado a essa obra e a seus leitores no Brasil republicano. 

 

REPRESENTAÇÕES DE FEITIÇARIA NA IMPRENSA  

 

É possível observar, tanto no caso aqui analisado quanto no texto de João do 

Rio, algo comum nas representações de supostos feiticeiros, curandeiros e pais de 

santo que reproduzem o sujeito da alteridade. São classificados como feiticeiros 

pessoas que foram consideradas párias e indesejáveis em uma construção social a 

partir de projetos políticos que buscavam modernizar o país e eliminar práticas ditas 

primitivas da identidade nacional. 



 

 

 

 

Inês Teixeira Barreto 
FEITIÇARIA E SUBALTERNIDADE: ESTUDO DE CASO DE UMA ACUSAÇÃO DE 

NECROMANCIA EM LONDRINA (1951) 

115 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Maria Cristina Wissenbach, em sua tese de doutorado Ritos de Magia e 

Sobrevivência, coloca como alguns perfis eram preferencialmente noticiados no 

contexto da perseguição à magia e ao curandeirismo. As notícias privilegiavam as 

mulheres cartomantes e os feiticeiros negros, figuras normalmente retratadas em 

cores vivas, com certa ironia e algum deboche:  

 

Os feiticeiros, por suas crendices primitivistas, quase incompreensíveis, pelos 
objetos lúgubres - restos e ossos de animais, ervas ressequidas, cabelos e 
pedaços de esqueletos humanos, imagens de santos colocados dentro de 
preparados, de ponta cabeça ou amarrados - que eram encontrados em seus 
cubículos no momento em que realizavam rituais macabros, quase que 
diabólicos. (WISSENBACH, 1997, p. 102) 

 

Apesar de se referir ao contexto paulistano, essa descrição de como os 

curandeiros eram retratados na imprensa é muito próxima à narrativa de João do Rio 

e também à notícia sobre os “bruxos” de Londrina. Os ossos encontrados pela polícia 

e as imagens de santo correspondem à descrição, transformando essas figuras em 

algo quase diabólico, ressaltando a sua relação primitiva com a crença em magia. Por 

extensão, as crenças dos clientes também são entendidas dessa maneira, como 

pessoas que se deixavam levar por superstições e charlatanismo. 

É possível notar como a imprensa reforça a alteridade desses personagens, 

ressaltando seus locais de marginalidade. Felix e José representam o outro que não 

se encaixa na narrativa oficial da cidade, reforçando uma posição de subalternidade. 

A feitiçaria e a macumba são lidas como signos de atraso, que não seriam aceitáveis 

na construção de uma cidade civilizada e moderna, como se propunha a ser Londrina 

em meados da década de 1950.  

Yvonne Maggie, em Medo do Feitiço (1992, p. 80), ao analisar a repressão 

republicana ao que foi classificado como magia e feitiçaria, aponta como cultos 

mediúnicos ou práticas que eram entendidas como próximas às religiosidades 

africanas foram condenadas com mais facilidade durante o período republicano. Tais 

práticas, segundo a pesquisadora, mesclavam elementos católicos, manifestações 

mediúnicas e objetos considerados fetiches, como bonecas, imagens de santos, 

roupas, ossos etc. Maggie ainda demonstra como o Estado brasileiro possui uma 

longa tradição de perseguição a feiticeiros, curandeiros, cartomantes e praticantes de 

religiosidades afro-diaspóricas e afro-indígenas, institucionalizadas a partir do Código 



 

 

 

 

Inês Teixeira Barreto 
FEITIÇARIA E SUBALTERNIDADE: ESTUDO DE CASO DE UMA ACUSAÇÃO DE 

NECROMANCIA EM LONDRINA (1951) 

116 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Penal que vigorou de 1890 a 1940. Essa legislação previa penas para praticantes de 

magia, curandeirismo e espiritismo, sendo a tipificação legal o ponto-chave para 

entender a relação da República com práticas mágico-religiosas e mediúnicas. 

O Código Penal de 1940, legislação em vigor quando a notícia da prisão aqui 

analisada foi publicada, já não proibia mais nominalmente a magia e o espiritismo, 

mas continuava criminalizando o curandeirismo. Além disso, a partir de 1934, o 

Governo Vargas se torna particularmente repressivo com práticas consideradas 

“magia negra”, classificação na qual o caso analisado pode ser colocado (MAGGIE, 

1992, p. 191). 

Na perspectiva de Yvonne Maggie, até a década de 1920, o aparato jurídico e 

burocrático republicano não trabalhava diferentes conceitos religiosos e tipicava 

apenas o espiritismo para abarcar práticas que podiam receber diversos nomes, como 

feitiçaria, macumba, Umbanda, Candomblé e Espiritismo científico (MAGGIE, 1992, 

p. 188). Não havia, também, uma distinção clara na imprensa e na literatura sobre 

esses termos, sendo comum abarcar tudo como práticas espíritas, feitiçaria e 

macumba. No fim da década, surge o conceito de “baixo espiritismo”, que será 

associado às religiosidades afro-diaspóricas (chamadas apenas de macumba até 

então) e às práticas de curandeirismo, criando uma forma de diferenciar os “altos” e 

“baixos” espíritas. Graças a articulações institucionais capitaneadas pela Federação 

Espírita Brasileira, fundada no Rio de Janeiro em 1884, e à popularização do 

Espiritismo de orientação kardecista entre a elite carioca, consolidou-se a separação 

entre os termos Espiritismo e “baixo espiritismo”. Assim, os discursos da imprensa, 

quando tratando dessas ocorrências, passam a focar apenas no “baixo espiritismo” 

como práticas prejudiciais. A partir daí, a discussão deixa de ser a crença ou eficácia 

de sistemas mágicos e se torna uma questão moral, de qual sistema será aceito ou 

não por essa sociedade: “não se nega a existência do mal produzido de forma mágica. 

Nega-se ou aceita-se o fato de um indivíduo particular praticar a magia maléfica, fazer 

o mal” (MAGGIE, 1992, p. 81). 

Ainda para Maggie, a denominação de “baixo espiritismo” já estava dada a 

partir do Código Penal de 1890, que teve apenas o papel de fundamentar 

juridicamente a categoria. A antropóloga argumenta que, desde a colônia, a crença 

no sobrenatural e na feitiçaria é dada no Brasil, tanto entre as elites econômicas 



 

 

 

 

Inês Teixeira Barreto 
FEITIÇARIA E SUBALTERNIDADE: ESTUDO DE CASO DE UMA ACUSAÇÃO DE 

NECROMANCIA EM LONDRINA (1951) 

117 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

dominantes quanto nas outras camadas da população. O que definiria o alto e baixo 

espiritismo é como o contato com os espíritos estaria sendo utilizado. A partir do 

momento em que ele é institucionalizado na lei, o Estado admite a sua realidade, e a 

discussão passa a ser uma questão moral. A admissão da magia pelo Estado também 

alimenta a crença e a prática de tais rituais (MAGGIE, 1992, p. 30). 

Porém, Emerson Giumbelli acredita que a expressão “baixo espiritismo” siga 

por um caminho diferente do proposto por Maggie. Para ele o termo não é uma 

continuidade, mas uma redefinição do estatuto de práticas mediúnicas, a partir da 

“identidade e do papel desses agentes, operada primeiramente no plano das práticas 

repressivas e, em seguida, traduzida para os planos da jurisprudência e da análise 

sócio-antropológica e medicalizante” (GIUMBELLI, 2003, p. 249).  

O combate ao curandeirismo e às chamadas práticas mediúnicas é justificado 

pela alegação da proteção à saúde pública, de forma a resguardar o domínio da 

prática médica oficial, científica, das chamadas artes de curar, nas quais categorias 

como o espiritismo, a magia e o benzimento eram entendidas como não possuindo 

nenhuma eficiência terapêutica, sendo apenas forma de enganar pessoas crédulas 

ou desesperadas (GIUMBELLI, 2003, p. 254). 

É este o caminho que a reportagem aqui analisada percorre, ao registrar que 

Felix Alves:  

 

(...) vivia a explorar os incautos aos quais arrancava vultosas somas, a 
pretexto de curar moléstias, reconciliar casais, arranjar casamentos e efetuar 
‘trabalhos’ outros, que dizia ser de sua especialidade.  
À maneira de muitos macumbeiros que se localizam pelos vastos sertões 
brasileiros, Felix Alves se declarava ser ‘medium’ e simulava ‘transe’ para dar 
suas consultas e dava-se ainda ao luxo de possuir um auxiliar, verdadeiro 
‘aprendiz de feiticeiro’, que seguia cegamente seu amo e senhor. (DIÁRIO 
DA TARDE, 1951, p. 6) 

 

O texto aponta o que foi analisado por Giumbelli e Maggie ao tratar da relação 

de termos espíritas com outras práticas, e como há uma questão essencial, que é 

separar o bom do mau. Primeiro, se refere à quantidade de dinheiro que os feiticeiros 

ganhariam prometendo curar doenças e resolver outros problemas. Depois, chamam 

de macumbeiros e dizem que infestam os sertões, relacionando justamente uma 

região que faz parte do imaginário como um lugar distante e atrasado. Utilizam, ainda, 

entre aspas, os termos médium e transe, bastante comuns no vocabulário espírita, 



 

 

 

 

Inês Teixeira Barreto 
FEITIÇARIA E SUBALTERNIDADE: ESTUDO DE CASO DE UMA ACUSAÇÃO DE 

NECROMANCIA EM LONDRINA (1951) 

118 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

demonstrando o que é colocado por Giumbelli, de que o curandeiro se aproxima do 

espiritismo real para enganar seus clientes. 

A prisão de Felix e José encaixa-se nesse mesmo contexto de uma sistemática 

perseguição institucional a especialistas religiosos. Havia um componente 

mercadológico, que é o combate aos concorrentes da medicina científica, algo que foi 

bastante forte no início do século e um dos motivos para a tipificação do curandeirismo 

no código penal de 1890. Mas há ainda também um componente de conflitos e 

tensões raciais e religiosas, que tentou eliminar religiosidades e saberes considerados 

primitivos, pois oriundos dos elementos subalternos da cultura brasileira. 

A partir daí, entende-se a relação de alteridade e subalternidade dos sujeitos 

históricos com a construção do território da cidade de Londrina em meados da década 

de 1950. Os acusados moravam na região rural e é possível que fossem trabalhadores 

das fazendas de café. O texto da reportagem do Diário da Tarde leva a crer que ambos 

viviam exclusivamente da renda de seus trabalhos mágicos, mas é possível que 

também fossem trabalhadores rurais. A notícia descreve ainda que os principais 

clientes de Felix e José eram moradores da região rural, chamados na reportagem de 

caboclos e adjetivados como ignorantes. A feitiçaria acontecia no contexto rural e não 

nas zonas urbanas, ocupadas por uma elite cuja identidade está mais atrelada aos 

imigrantes europeus, identidade que a cidade buscava construir no período aqui 

analisado. 

 

O TERRITÓRIO: RELAÇÕES DE SUBALTERNIDADE EM LODRINA  

 

Londrina foi oficialmente constituída como município em 1934, em um momento 

de incentivo à ocupação agrícola da região Sul, em especial do Norte do Paraná. Já 

na década de 1930 começaram a ser instaladas fazendas, onde até então era uma 

grande área florestal, e o café foi a principal cultura a prosperar, legando à cidade o 

título de Capital Mundial do Café. Segundo o artigo Cidade, Branqueamento e 

Colonialidade: a construção dos matizes da identidade de Londrina e os impactos 

sobre a população negra, das sociólogas Mariana Panta e Maria Nilza da Silva (2020, 

p. 38-41), era significativa a presença dos migrantes trabalhadores, vindo de estados 

do Nordeste e de Minas Gerais, entre as décadas de 1930 e 1940. Essa população 



 

 

 

 

Inês Teixeira Barreto 
FEITIÇARIA E SUBALTERNIDADE: ESTUDO DE CASO DE UMA ACUSAÇÃO DE 

NECROMANCIA EM LONDRINA (1951) 

119 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

foi excluída das zonas urbanas e dos bairros mais ricos, onde imperavam as mansões 

dos barões do café, construindo assim os primeiros bairros de áreas periféricas. 

A construção da identidade do território urbano também excluiu a população de 

trabalhadores da sua narrativa, privilegiando a fundação a partir dos ingleses, sendo 

os primeiros investidores de terras da cidade. Essa presença britânica nasce com a 

Paraná Plantation Ltda., empresa privada de capital estrangeiro que gerou a 

Companhia de Terras do Norte do Paraná, que se instalou na cidade em 1929. A 

empresa adquiriu propriedades e a Companhia Ferroviária São Paulo-Paraná, para 

transportar a produção agrícola. Após uma tentativa frustrada com a cultura de 

algodão, os lotes foram divididos e foi iniciada uma campanha de incentivo à compra 

de terras, atraindo grandes proprietários de São Paulo e Minas, que trouxeram 

trabalhadores de suas fazendas. O mesmo processo trouxe à região também 

imigrantes europeus e migrantes, principalmente entre as décadas de 1930 e 1940, 

quando se consolidou como grande região produtora de café (PANTA; SILVA, 2020, 

p. 35-38). 

Pela reportagem, Felix Alves, José Valentim e seus clientes eram esses 

moradores da zona rural periférica, próxima às plantações. O autor do texto enfatiza 

como faziam “uma verdadeira romaria” à casa de Alves, o que traz a ideia de que ela 

era afastada de zonas mais populosas, mostrando que poderia se encaixar no perfil 

de trabalhador migrante ou descendente dos primeiros migrantes. 

Os feiticeiros e seus clientes representavam, então, um elemento de alteridade 

nessa sociedade. Em um microcosmo, o que Mariana Panta e Maria Nilza da Silva 

apontam foi algo que permeou, como já abordado, as acusações de feitiçaria e magia 

durante toda a Primeira República e se estendeu pela Era Vargas: a prática de magia 

é entendida como um elemento que deve ser combatido, pois é signo do atraso de 

determinadas camadas da sociedade. 

A relação da crença em feitiçaria com contextos de pobreza, exclusão social e 

alteridade racial também aconteceu em outros lugares do mundo no século XX. No 

livro História da Bruxaria em 13 Julgamentos, a historiadora Marion Gibson analisa o 

caso de um crime que ocorreu na Pensilvânia, nos Estados Unidos, em 1928. John 

Blymyer, que se colocou diante do tribunal como bruxo, assassinou um concorrente, 

outro praticante de magia chamado Nelson Rehmeyer. John foi julgado por 



 

 

 

 

Inês Teixeira Barreto 
FEITIÇARIA E SUBALTERNIDADE: ESTUDO DE CASO DE UMA ACUSAÇÃO DE 

NECROMANCIA EM LONDRINA (1951) 

120 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

assassinato, mas os jornais estadunidenses da época assumiram que era um 

julgamento por bruxaria, ecoando, segundo a autora, construções do imaginário que 

ligavam aos julgamentos inquisitoriais da Era Moderna (GIBSON, 2024, p. 186). 

 Nelson e John eram praticantes da chamada magia pow-wow, derivada de 

matrizes indígenas do povo algoquian. Os colonizadores europeus chamavam os 

xamãs de magos pow-wow, adaptando uma palavra da língua originária que se referia 

ao estado de transe que atingiam em seus ritos. Os imigrantes alemães da Pensilvânia 

tiveram contato com essas práticas e as agregaram à sua própria tradição de magia, 

criando assim um híbrido cujo objetivo era afastar o mal por meio de encantamentos 

orais e escritos, talismãs, uso de cruzes e outros elementos. Gibson coloca que tanto 

o assassino John Blymyer quanto a vítima Nelson Rehmeyer possuíam traços em 

comuns, além de serem praticantes de pow-wow: ambos foram acusados de 

adultérios e eram divorciados de suas esposas, vivendo longe das famílias. Nelson 

era bastante pobre, vivia em uma cabana isolada e só conseguia o suficiente para sua 

subsistência; John possuía acusações de crimes sexuais. Ambos eram vistos como 

desajustados sociais e potencialmente loucos (GIBSON, 2024, p. 172-185). 

Assim, é possível observar que tanto nos Estados Unidos quanto no Brasil, 

países colonizados por europeus cristãos e que passavam por seus contextos de 

crescimento urbano e populacional durante o século XX, a acusação de feitiçaria 

poderia estar conectada à pobreza, a tensões sociais e a tipos considerados 

indesejáveis na comunidade. Além disso, outros crimes eram atrelados à feitiçaria. No 

caso da Pensilvânia, o assassinato; e no de Londrina, o vilipêndio de cadáver. 

 

MAGIA E SUBALTERNIDADE 

  

Essa relação é explicada também pela própria forma como a ideia de magia é 

entendida na cultura ocidental. Como campo conceitual, a magia é onde se encaixam 

ideias, comportamentos e crenças consideradas inaceitáveis, conforme coloca Marco 

Pasi no artigo Teses de Magia, onde sistematiza os principais aspectos do 

pensamento do etnógrafo italiano Ernesto de Martino ao analisar práticas e crenças 

mágico-religiosas da Lucânia, região do Sul da Itália, também afetada por um contexto 

de pobreza e vulnerabilidade social. Dentro dessa perspectiva, magia e feitiçaria são 



 

 

 

 

Inês Teixeira Barreto 
FEITIÇARIA E SUBALTERNIDADE: ESTUDO DE CASO DE UMA ACUSAÇÃO DE 

NECROMANCIA EM LONDRINA (1951) 

121 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

categorias de exclusão, que representam elementos indesejáveis na busca por uma 

cultura ocidental civilizada (PASI, 2016, p. 271-272). 

A partir da análise aqui proposta e da comparação com contextos similares, é 

possível concluir que as acusações contra José e Felix surgem a partir da sua posição 

de alteridade e subalternidade, tanto como trabalhadores rurais quanto como 

especialistas religiosos. Demonstra, ainda, que apesar da perseguição institucional 

alimentada por décadas pelo aparato legal brasileiro, as práticas ditas de magia e 

feitiçaria continuaram existindo e conquistando não apenas novos adeptos, mas 

atraindo clientes. Assim, mesmo com uma longa tradição de perseguição estatal, elas 

prevalecem, não apenas por serem sedimentadas na cultura brasileira, mas também 

pela relação de alteridade, exclusão e vulnerabilidade de parte da população, que 

tinha apenas esse recurso para buscar curas ou resolver outras questões cotidianas.  

Voltando a Ernesto de Martino, ele entende que a função operatória da magia 

é resolver a “crise da presença”, um problema liminar na vida do indivíduo, quando 

sente que sua presença no mundo não está 100% resolvida. Isso se aplica tanto a um 

risco físico (como uma doença ou gravidez, por exemplo), quanto a um risco 

conceitual, quando se perde o sentido e o propósito de vida. As práticas mágicas, 

assim como a relação com a religião, teriam a função de resgatar a presença por meio 

de um sistema mítico-ritual, que tem como principal objetivo retirar a negatividade que 

ameaça o indivíduo. A narrativa e a mímica ritual “repete exemplarmente um mito em 

que tudo já foi decidido na direção desejada”, assim sua presença no mundo seguiria 

por esse caminho e não estaria mais em risco (MARTINO, 2015, p. 104, tradução 

nossa)1.  

De modo geral, Martino entende que a magia é considerada inaceitável dentro 

dos padrões religiosos hegemônicos de cada sociedade, alimentada pela posição de 

subalternidade dessas pessoas. Partindo das categorias gramscianas de 

subalternidade e hegemonia, assim como de uma forte influência do historicismo 

italiano de Benedetto Croce, que coloca a importância de entender as sociedades 

dentro da sua realidade histórica, defende sua perspectiva de forma que ela sirva 

como modelo para análises de sistemas de magia ao redor do mundo, considerando 

 
1 “The narrating and miming ritual repeats exemplary myths in which everything has already 

been decided in the desired direction” (MARTINO, 2015, p. 104) 



 

 

 

 

Inês Teixeira Barreto 
FEITIÇARIA E SUBALTERNIDADE: ESTUDO DE CASO DE UMA ACUSAÇÃO DE 

NECROMANCIA EM LONDRINA (1951) 

122 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

sempre que essas grandes categorias sejam mutáveis a partir dos processos 

históricos, sociais e políticos de cada população.   

A partir disso, é possível aplicar as ideias de Martino ao caso aqui estudado. O 

Brasil republicano possui muito bem definido quais são os comportamentos 

inaceitáveis pela hegemonia que estavam presentes no relato sobre a prisão de Felix 

Alves e José Valentim: leitura de livros considerados mágicos, posse de objetos de 

feitiçaria, fazer trabalhos mágicos sob pagamento. Utilizando a própria perspectiva 

gramsciana adotada por Martino, ambos estão na posição de subalternidade, sendo 

oriundos de uma população rural, descendentes ou migrantes, excluídos do projeto 

modernizador de matriz burguesa e europeia da elite local. As práticas de magia, são, 

então, a forma dessa população de resolver suas questões práticas no mundo. Sua 

posição de subalternidade e abandono é muito similar ao que Martino encontra na 

Lucânia, e também pode levar a diversas crises de presença, que incentivam práticas 

mágicas e religiosas que sirvam de apoio para superar ou sobreviver a uma situação 

bastante adversa no cotidiano. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

Partindo de um estudo de caso pontual - a prisão de dois especialistas 

religiosos, Felix Alves e José Valentim, em Londrina, em 1950 - foi possível analisar a 

representação de supostos feiticeiros na imprensa e a sua relação de alteridade em 

uma sociedade que caminhava para um projeto modernizador. Desde o primeiro 

Código Penal da República, promulgado em 1890, há um combate institucionalizado 

às práticas classificadas como magia e feitiçaria. Há sentidos nessa perseguição: 

primeiro, uma forma de combater práticas que competiam com a medicina científica. 

Em segundo lugar, conforme argumentam Maggie e Giumbelli, também possui um 

sentido moral de extirpar da sociedade o que é considerado primitivo e maléfico, 

associado ao chamado “baixo espiritismo". 

A notícia aqui analisada também pode ser vista à luz das sistematizações 

propostas por Ernesto de Martino, em que a magia se coloca como uma categoria de 

exclusão e alteridade, sendo aplicada a grupos e indivíduos que se encontram em 

condições de subalternidade, em parte para explicar a sua condição de fragilidade. 



 

 

 

 

Inês Teixeira Barreto 
FEITIÇARIA E SUBALTERNIDADE: ESTUDO DE CASO DE UMA ACUSAÇÃO DE 

NECROMANCIA EM LONDRINA (1951) 

123 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Porém, ela é mais um artifício para superar esse local subalterno e vulnerável do que 

a causa em si.  

As categorias de magia e feitiçaria foram muitas vezes aplicadas às populações 

subalternas, como africanos e seus descendentes, mas também por migrantes e 

trabalhadores, posições sociais que os dois acusados de feitiçaria ocupavam na 

sociedade londrinenses na década de 1950. A acusação é, neste caso, uma forma de 

reforçar a posição subalterna de ambos, repercutindo assim algo que foi comum a 

diversos especialistas religiosos durante toda a história republicana no Brasil e que 

ainda ecoa, de certa maneira, no racismo religioso e na posição marginal que 

especialistas religiosos e praticantes de religiosidades não-hegemônicas sofrem ainda 

hoje. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

BARRETO, Inês Teixeira. Da Mandinga à Macumba: a trajetória do Livro de São 
Cipriano no Brasil. 2022. 200 f. Dissertação de Mestrado – Pontifícia Universidade 
Católica de São Paulo, São Paulo, 2022. Disponível em: 
https://tede2.pucsp.br/handle/handle/25966. Acesso em: 01 set. 2025 
 
CHARTIER, Roger. O mundo como representação. Estudos Avançados, [s. l.], v. 5, n. 
11, p. 173–191, abr. 1991. 
 
CHARTIER, Roger. A História Cultural: entre práticas e representações. Tradutor: 
Maria Manuela Galhardo. Algés: Difel, 2002. 244 p. 
 
FARIAS, Juliana Barreto. João do Rio e os africanos: raça e ciência nas crônicas da 
belle époque carioca. Revista de História, [s. l.], n. 162, p. 243–270, 2010. 
 
FERREIRA, Jerusa Pires. O Livro de São Cipriano: uma legenda de massas. 1. ed. 

[S. l.]: Perspectiva, 1992. 

GIBSON, Marion. O julgamento de John Blymyer: pow-wow e pobreza na Pensilvânia. 
História da Bruxaria em 13 Julgamentos. trad. Marcos Malvezzi Leal. 1. ed. São Paulo: 
Editora Pensamento, 2024. p. 171–187. 
 
GIUMBELLI, Emerson. O “baixo espiritismo” e a história dos cultos mediúnicos. 
Horizontes Antropológicos, [s. l.], v. 9, n. 19, p. 247–281, jul. 2003. 
 
GUIMARÃES, Valéria dos Santos. Entrevista com Roger Chartier - Representações 
das práticas, práticas da representação. História (São Paulo), [S. l.], v. 40, n. 2021065, 
p. 1–11, 2021. 



 

 

 

 

Inês Teixeira Barreto 
FEITIÇARIA E SUBALTERNIDADE: ESTUDO DE CASO DE UMA ACUSAÇÃO DE 

NECROMANCIA EM LONDRINA (1951) 

124 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 
KIECKHEFER, Robert. Magic in Middle Ages. Cambridge: Cambridge Academic 
Press, 1990. 
 
LUZ, Noemia Maria Queiroz Pereira da. O Que Será, Será... Sonhos Femininos Nos 
Livros De Sortes Das Festas Juninas. Anais do 30° Simpósio Nacional de História - 
História e o futuro da educação no Brasil. Recife: Associação Nacional de História – 
ANPUH-Brasil, 2019. p. 1–15, 2019. Disponível em: 
https://www.snh2019.anpuh.org/site/anais. Acesso em: 19 ago. 2025. 
 
MAGALHÃES, Sonia Maria de. O cozinheiro popular, a Livraria Quaresma e a 
divulgação da culinária brasileira no início do século XX. História Unisinos, [s. l.], v. 
23, n. 2, p. 270–283, maio 2019. 
 
MAGGIE, Yvonne. Medo do Feitiço: relações entre magia e poder no Brasil. Rio de 
Janeiro: Arquivo Nacional, 1992. v. 3. 
 
MARTINO, Ernesto de. Magic: a theory from the south. trad. Dorothy Louise Zinn. 
Chicago: Hau Books, 2015. 
 
PANTA, Mariana; SILVA, Nilza Maria da. Cidade, Branqueamento e Colonialidade: a 
construção dos matizes da identidade de Londrina e os impactos sobre a população 
negra. Crítica e Sociedade: revista de cultura política, [s. l.], v. 10, n. 1, p. 28–49, 2020. 
 
PASI, Marco. Teses de Magia. trad. Emmanuel Ramalho. Religare, [s. l.], v. 13, n. 1, 
p. 266–276, jul. 2016. 
 
PINA, Paulo Simões de Almeida. Uma História de Saltimbancos: os irmãos Teixeira, 
o comércio e a edição de livros em São Paulo entre 1876 e 1929. 2015. 271 f. 
Dissertação de Mestrado – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2015. 
 
SCHNEIDER, Alberto Luiz; TORRÃO FILHO, Amílcar. Alteridade e História: escritura 
e narrativa como uma ética do Outro. Revista FronteiraZ, [s. l.], v. 21, p. 22–37, dez. 
2018. 
 
WISSENBACH, Maria Cristina. Ritos de Magia e Sobrevivência: sociabilidades e 
práticas mágico-religiosas no Brasil (1890/1940). 1997. 202 f. Doutorado – 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 1997. 
 
FONTES 
 
ALMANAK LITTERARIO E ESTATÍSTICO (Rio Grande do Sul). “Bruxa de Évora”. 
1910. 22o ed. Hemeroteca Digital da Biblioteca Nacional. Disponível em: 
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=829447&Pesq=%22livro
%20da%20bruxa%22&pagfis=7366. Acesso em: 19 ago. 2025. 
 



 

 

 

 

Inês Teixeira Barreto 
FEITIÇARIA E SUBALTERNIDADE: ESTUDO DE CASO DE UMA ACUSAÇÃO DE 

NECROMANCIA EM LONDRINA (1951) 

125 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

BRASIL. Decreto-Lei No 2.848, de 7 de dezembro de 1940. Institui o Código Penal, 7 
dez. 1940. Disponível em: https://www2.camara.leg.br/legin/fed/declei/1940-
1949/decreto-lei-2848-7-dezembro-1940-412868-publicacaooriginal-1-pe.html. 
Acesso em: 19 ago. 2025. 
 
DIÁRIO DA TARDE (Londrina, PR). “Foi violada a sepultura: um macumbeiro foi o 
autor do monstruoso crime ocorrido em Londrina”. 17 de outubro de 1951. 17461º ed. 
Hemeroteca Digital da Biblioteca Nacional. Disponível em: 
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=800074&pasta=ano%201
95&pesq=%22felix%20alves%22&pagfis=80678. Acesso em: 19 ago. 2025. 
 
FERREIRA, Antônio Sepúlveda. Magias de Amor de São Cipriano. 12. ed. s.l.: Eco, 
s.d. 
 
MOLINA, N. A. Antigo Livro de São Cipriano: O Gigante e Verdadeiro Capa de Aço. 
Niterói: Sílaba, 1995. 
 
MOLINA, N. A. O Antigo Livro de São Cipriano: O Gigante e Verdadeiro Capa de Aço. 
9. ed. Rio de Janeiro: Editora Espiritualista, [s. d.]. 
 
O GRANDE LIVRO DE SÃO CIPRIANO - O THESOURO DO FEITICEIRO. Lisboa: 
Livraria Econômica, 1895. Disponível em: https://purl.pt/16504. Acesso em: 15 maio 
2025. 
 
RIO, João do. As religiões do Rio. Rio de Janeiro: Editora Nova Aguilar, 1976(Coleção 
Biblioteca Manancial). Disponível em: http://www. 
dominiopublico.gov.br/download/texto/bi000185.pdf. Acesso em: 1 set. 2025. 

 

 

Recebido em: 12/09/2025 

Aprovado em: 18/12/2025


