
 
 

 233 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

O PAGANISMO BRASILEIRO: ENTRE A RECRIAÇÃO EUROPEIA E O DIÁLOGO COM 
RELIGIÕES INDÍGENAS E AFRO-BRASILEIRAS 

 
BRAZILIAN PAGANISM: BETWEEN EUROPEAN RE-CREATION AND THE DIALOGUE 

WITH INDIGENOUS AND AFRO-BRAZILIAN RELIGIONS 

SILVEIRA, Paola Vieira da* 

https://orcid.org/0000-0002-7229-4576 

DAMINELLI, Camila Serafim** 

https://orcid.org/0000-0003-1893-1543 

 

RESUMO: Este artigo investiga as 

manifestações do neopaganismo 

contemporâneo no Brasil, analisando 

diálogos com as tradições religiosas 

indígenas e afro-brasileiras. Partindo de uma 

abordagem histórica, demonstra como esse 

movimento espiritual, de origem europeia, foi 

ressignificado no contexto brasileiro através 

de processos de adaptação cultural. 

Adotamos como metodologia a pesquisa 

bibliográfica, fundamentada em fontes 

acadêmicas (GIL, 2002) e, 

complementarmente, a técnica da análise de 

conteúdo desenvolvida por Bardin (2011). A 

análise evidencia que o paganismo no Brasil 

não se limita à reprodução de modelos 

estrangeiros, mas desenvolve características 

próprias ao incorporar elementos locais, 

como orixás, entidades indígenas e práticas 

xamânicas. Nesse processo, surgem 

também tensões importantes, sobretudo no 

que se refere à apropriação cultural e aos 

debates no âmbito das relações de gênero, 

que atravessam a construção identitária e 

impõem limites éticos às práticas pagãs no 

contexto brasileiro contemporâneo. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Neopaganismo; 

Paganismo contemporâneo; Religiões Afro-

Brasileiras; Religiões indígenas; Sincretismo. 

 

ABSTRACT: This article investigates the 

manifestations of contemporary 

neopaganism in Brazil, focusing on its 

dialogues with Indigenous and Afro-Brazilian 

religious traditions. From a historical 

perspective, it demonstrates how this spiritual 

movement of European origin has been 

reinterpreted and reshaped through 

processes of cultural adaptation in the 

Brazilian context. The methodology combines 

bibliographic research based on academic 

sources (GIL, 2002) with content analysis as 

developed by Bardin (2011), enabling a 

qualitative and systematic interpretation of 

relevant literature. The findings reveal that 

Brazilian neopaganism goes beyond the 

mere reproduction of foreign models, 

developing unique characteristics by 

incorporating local elements such as orixás, 

indigenous entities, and shamanic practices. 

This process also gives rise to significant 

tensions, particularly regarding issues of 

cultural appropriation and gender relations, 

which traverse identity construction and raise 

ethical challenges within contemporary 

Brazilian pagan practices. 

 

KEY-WORDS: Neopaganism; Contemporary 

Paganism; Afro-Brazilian Religions; 

Indigenous Religions; Syncretism.

 
* Mestra em Ciências Ambientais, na linha de pesquisa Sociedade e Ambiente, graduada em 

História e Ciências da Religião pela Universidade do Extremo Sul Catarinense (UNESC). 

Docente substituta no Instituto Federal Catarinense. E-mail:vieiraspaola@gmail.com 
** Doutora em História pela Universidade do Estado de Santa Catarina (UDESC). Docente do 

Programa de Pós-graduação em Desenvolvimento Socioeconômico (PPGDS) e das 

Licenciaturas Integradas da Universidade do Extremo Sul Catarinense (UNESC).  Email: 

camis.hst@gmail.com 



 

 234 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Paola Vieira da Silveira 
Camila Serafim Daminelli 

O PAGANISMO BRASILEIRO: ENTRE A RECRIAÇÃO EUROPEIA E O DIÁLOGO 
COM RELIGIÕES INDÍGENAS E AFRO-BRASILEIRAS 

INTRODUÇÃO 

 

O paganismo contemporâneo como fenômeno religioso tem ganhado 

crescente visibilidade no Brasil nas últimas décadas. Caracterizado pela 

reinterpretação de antigas tradições religiosas pré-cristãs, este movimento espiritual 

se insere no contexto dos novos movimentos religiosos que emergiram principalmente 

a partir da segunda metade do século XX. No Brasil, o paganismo contemporâneo 

apresenta características particulares, resultantes do diálogo entre influências 

internacionais e elementos culturais e religiosos locais. 

A seleção deste objeto de estudo foi orientada por uma motivação pessoal e 

intelectual, buscando ampliar o conhecimento em uma área ainda marginal nas grades 

curriculares tradicionais no âmbito da História das Religiões e das Religiosidades. 

Para mapear e compreender as discussões sobre o tema no Brasil, realizamos 

inicialmente uma busca nas principais bases de dados acadêmicas brasileiras (Scielo, 

Google Acadêmico, Portal de Periódicos CAPES e Biblioteca Digital Brasileira de 

Teses e Dissertações) utilizando os seguintes descritores: neopaganismo no Brasil; 

paganismo no Brasil; paganismo contemporâneo, e; bruxarias. Este levantamento 

possibilitou tomar conhecimento das autorias base do referido campo de pesquisa no 

Brasil, bem como compreender o montante das investigações já realizadas e seus 

enfoques. 

A escolha dos descritores de busca foi definida de forma empírica, com base 

na observação das expressões mais recorrentes no campo de estudos e das 

denominações comumente atribuídas às práticas investigadas. Os termos 

“neopaganismo no Brasil” e “paganismo no Brasil” foram selecionados por estarem 

diretamente relacionados à designação geral do objeto de estudo. O termo 

“paganismo contemporâneo” foi incluído por possibilitar uma compreensão mais 

ampla do debate atual sobre o tema. Já “bruxarias” foi incorporado por ser uma 

nomenclatura frequentemente utilizada para se referir a práticas rituais, cultos e 

tradições que, socialmente, são enquadradas sob esse termo. 

A partir do levantamento inicial das investigações, foi possível identificar 

algumas lacunas nos estudos sobre paganismo no Brasil, sendo uma delas, seu 

diálogo com práticas indígenas e afro-brasileiras. O paganismo contemporâneo, ou 

neopaganismo em sua matiz brasileira, incorpora elementos dessas tradições, 



 

 235 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Paola Vieira da Silveira 
Camila Serafim Daminelli 

O PAGANISMO BRASILEIRO: ENTRE A RECRIAÇÃO EUROPEIA E O DIÁLOGO 
COM RELIGIÕES INDÍGENAS E AFRO-BRASILEIRAS 

resultando em formas sincréticas de espiritualidade que refletem a diversidade 

religiosa do país, ao mesmo tempo que mantém vínculos com as referências e práticas 

do movimento pagão internacional. 

A partir desses procedimentos metodológicos, o texto buscou responder à 

seguinte pergunta-problema: de que forma o paganismo contemporâneo no Brasil 

dialoga com tradições religiosas locais (indígenas  e  afro-brasileiras)?  Esta  pergunta  

orienta  a  investigação  sobre  as particularidades do paganismo brasileiro, suas 

adaptações ao contexto local e suas conexões com o movimento pagão internacional. 

A investigação tem como objetivo geral analisar as formas de diálogo estabelecidas 

entre o movimento (neo)pagão e o contexto sociocultural brasileiro, identificando 

características específicas que configuram um paganismo com traços próprios no 

Brasil, resultantes dessa interação. Adotamos como metodologia a pesquisa 

bibliográfica (GIL, 2002), baseada em fontes acadêmicas sobre paganismo 

contemporâneo e bruxarias. Complementarmente, será utilizada a técnica de análise 

de conteúdo proposta por Bardin (2011), a qual permite interpretar sistemática e 

qualitativamente o material analisado, identificando categorias e relações 

significativas entre os elementos discursivos1. 

Este trabalho busca contribuir para a compreensão do paganismo 

contemporâneo no Brasil como um fenômeno religioso complexo, dinâmico e 

expressivo da diversidade e da criatividade religiosa presentes no cenário brasileiro. 

Para tanto, seguiremos o seguinte caminho: iniciamos com um panorama geral sobre 

paganismo e seus principais elementos constitutivos, como valorização da natureza, 

centralidade no feminino e relações históricas com práticas de bruxaria. Em seguida, 

abordaremos as especificidades do paganismo no Brasil, explorando suas 

confluências com tradições religiosas afro-brasileiras e indígenas, bem como, suas 

ressignificações espirituais no âmbito da pluralidade religiosa contemporânea. 

 
1 No que se refere ao uso do termo “sincretismo”, ainda que recorrente na literatura sobre 

religiosidades para designar processos de fusão entre diferentes tradições, seu emprego aqui 

será feito com cautela. Isso porque o conceito pode sugerir uma ideia de mistura passiva ou 

desorganizada, desconsiderando as dinâmicas ativas de negociação, agência e 

reinterpretação cultural presentes nos movimentos (neo)pagãos. Em vez disso, busca-se 

compreender essas interações por meio de noções mais contemporâneas, como hibridismo 

religioso (CANCLINI, 1997), que enfatiza a criatividade e a articulação subjetiva dos 

praticantes na construção de espiritualidades plurais. 



 

 236 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Paola Vieira da Silveira 
Camila Serafim Daminelli 

O PAGANISMO BRASILEIRO: ENTRE A RECRIAÇÃO EUROPEIA E O DIÁLOGO 
COM RELIGIÕES INDÍGENAS E AFRO-BRASILEIRAS 

 

DISCUSSÃO CONCEITUAL: OS PILARES DO PAGANISMO CONTEMPORÂNEO 

 

O termo "paganismo" deriva do latim paganus, que originalmente significava 

"habitante do campo" ou "camponês". Durante a expansão do cristianismo no Império 

Romano, o termo adquiriu uma conotação pejorativa, sendo utilizado para designar 

aqueles que mantinham as antigas práticas religiosas politeístas, em oposição aos 

cristãos que se concentravam principalmente nas áreas urbanas, como explica Ronald 

Hutton (1999). António Manuel Rabelo (2015, p. 101-102) explica que a nova fé 

demorou para chegar aos interiores, permitindo que os camponeses mantivessem 

suas práticas, propagando a associação de “pagão” como não cristão. 

Outra associação surge neste contexto ao identificar pessoas não-cristãs 

como civis, ou seja, aqueles não pertencentes ao exército de Cristo. Segundo Rabelo 

(2015), a prática deriva de uma gíria que utilizada pelos soldados romanos, que tinham 

seus acampamentos como cidades. Logo, quem não era soldado recebia a 

denominação de pagani (não-citadino, não-militar). A Igreja, se apropriando da 

linguagem militar, passou a chamar seus adeptos de “soldados de Cristo”. Assim, o 

paganismo foi paulatinamente associado às religiões pré-cristãs, caracterizadas pelo 

politeísmo, pela veneração de divindades ligadas à natureza e por práticas rituais 

sazonais. 

Com a ascensão das religiões monoteístas, especialmente o cristianismo, na 

Europa, as antigas práticas pagãs foram gradualmente suprimidas ou sincretizadas. 

Divindades femininas foram demonizadas ou transformadas em santas cristãs, e 

práticas associadas ao culto da natureza e à magia foram perseguidas. Silvia Federici 

(2017) analisa que a caça às bruxas na Europa, entre os séculos XV e XVIII, 

representa um momento importante neste processo, tendo como alvo principalmente 

mulheres acusadas de práticas mágicas e pactos com o diabo. 

Contudo, no século XX, esse movimento religioso ressurge influenciado por 

diversos fatores, como o romantismo, o ocultismo, os estudos folclóricos, os 

movimentos de contracultura e, mais recentemente, com o feminismo e o 

ambientalismo. Jeffrey Russell e Brooks Alexander (2019, p. 168-169) analisam que 

o Movimento Romântico surgiu entre fins do século XVIII e início do século XIX, 

contribuindo para a volta das antigas religiões, pois tem por característica glorificar o 



 

 237 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Paola Vieira da Silveira 
Camila Serafim Daminelli 

O PAGANISMO BRASILEIRO: ENTRE A RECRIAÇÃO EUROPEIA E O DIÁLOGO 
COM RELIGIÕES INDÍGENAS E AFRO-BRASILEIRAS 

passado. Karina Bezerra (2019) destaca que este movimento trouxe um contraponto 

à razão instrumental do século XVIII, possibilitando a volta da imaginação, da emoção 

e dos antigos deuses ao Ocidente cristão. Segundo a autora, “no romantismo as 

coisas consideradas ruins pela moral cristã foram elevadas: o corpo, o prazer, a 

mulher, os deuses, o selvagem, a natureza e toda a magia presente neles” 

(BEZERRA, 2019, p. 465). 

Russell e Alexander (2019) observam que o interesse pelo ocultismo cresceu 

no final do século XIX, época que considera entediante, despertando o desejo por 

experiências mais misteriosas e espirituais. No século XX, especificamente em sua 

segunda metade, o movimento neopagão chega à América do Norte e encontra um 

cenário propício para sua consolidação como uma expressão espiritual legítima e, 

com o tempo, adquirindo presença global. O contexto era o movimento da 

Contracultura2 que estava em ebulição na década de 1960, que 

 

introduziu um romantismo renovado e fundamentado nos sentimentos, sendo 
notavelmente manifestado por meio do ambientalismo, do feminismo, da 
liberdade sexual, do uso de drogas, das diversões eletrônicas, da liberação 
gay, da literatura e da filmografia ocultistas, dos cristais e do tarô. Entre os 
intelectuais, os pós-modernos e desconstrucionistas, a relativização das artes 
e das humanidades e a crescente oposição à visão fisicista dominante nas 
diversas áreas das ciências minaram as certezas previamente existentes. As 
ortodoxias de todos os tipos – particularmente as religiosas – foram 
zombadas e vilipendiadas. Esse vasto terreno de transformações sociais 
tornou-se o ambiente perfeito para o florescimento da bruxaria moderna e 
neopagã. (RUSSELL; ALEXANDER, 2019, p. 246) 

 

Para Dannyel de Castro (2017), o século XX foi marcado por Novos 

Movimentos Religiosos (NMR), isto é, aqueles que apresentam ruptura com grandes 

religiões (tradicionais). Silas Guerreiro (2012), por sua vez, compreende que a 

definição do que seriam os Novos Movimentos Religiosos é complexa, e está atrelada 

a mudanças sociais. A distinção entre religião e espiritualidade é importante neste 

 
2 Movimento que cresceu no Brasil entre os anos de 1960 e 1970, pautado na ideia de que a 

transformação poderia ser alcançada por meio da cultura. “Contrapondo-se à cultura 

hegemônica e suas instituições, a automarginalização, o uso de substâncias expansoras de 

consciência, a liberdade sexual, o experimentalismo estético, a vida comunitária, o trabalho 

não alienado, formas alternativas de comunicação e expressão artística e a prática de 

espiritualidades não ocidentais, entre outras ações, eram vistas como caminhos para a 

transformação individual, no cotidiano - um primeiro passo para uma revolução mais ampla, 

a construção de uma ‘nova cultura’” (Kaminski, 2019). 



 

 238 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Paola Vieira da Silveira 
Camila Serafim Daminelli 

O PAGANISMO BRASILEIRO: ENTRE A RECRIAÇÃO EUROPEIA E O DIÁLOGO 
COM RELIGIÕES INDÍGENAS E AFRO-BRASILEIRAS 

momento, pois sinaliza uma mudança na maneira como as pessoas se relacionam 

com o sagrado; enquanto a religião está associada a sistemas institucionalizados, com 

doutrinas estabelecidas  e  autoridades  externas, a espiritualidade representa uma 

busca mais individualizada e subjetiva, onde a pessoa se torna a fonte última de 

significado e autoridade.  

Para Guerreiro (2012), tal fato caracteriza, a partir da segunda metade do 

século XX, uma diminuição da influência religiosa tradicional e a constituição de uma 

visão holística. No centro do debate encontra-se a tríade mente-corpo-espírito, onde 

o espírito deixa de se opor ao corpo como acontece na tradição hebraico-cristã. 

Tornando-se dimensões complementares e integradas, pois a salvação não vem pela 

ação divina ou pela adesão a dogmas institucionais, nas novas espiritualidades o 

aperfeiçoamento ocorre pela ação do próprio indivíduo e suas experiências interiores. 

Metodologicamente, o olhar para os NMR dá-se em função da cultura e não 

unicamente da religião, pois estas esferas não estão separadas. Observar as práticas 

a partir da cultura permite perceber as lógicas implícitas que dão sentido à imensa 

variedade de manifestações religiosas contemporâneas. Para organizar o campo dos 

Novos Movimentos Religiosos, Guerreiro (2012) propõe classificá-los em quatro 

categorias: Novos Grupos surgidos no interior das grandes religiões cristãs; Novas 

religiões originadas no Oriente; Movimentos Religiosos Externos às grandes religiões; 

e Novas Espiritualidades, estas últimas caracterizadas por estruturas mais frouxas e 

práticas associadas à Nova Era3. 

Seguindo esta divisão, a última categoria abarca o neopaganismo ou 

paganismo contemporâneo, que pode ser entendido como uma vertente dentro do 

universo da Nova Era, porém, com identidade própria. Ele compartilha valores com o 

movimento novaerista (natureza, espiritualidade livre, sagrado feminino), mas tem 

raízes mais históricas, ritualísticas e religiosas, como a valorização de práticas pré-

cristãs. Castro (2017, p. 441) enfatiza que a dimensão simbólica destas religiões 

envolve a “crença em diversos deuses (o politeísmo), a noção de que todas as coisas 

possuem alma (o animismo), além da aceitação da ideia de reencarnação da alma”. 

 
3 Nova Era ou New Age é um movimento cultural e espiritual que surge no Ocidente, com 

destaque, a partir de 1960. Reúne elementos de muitas tradições religiosas, filosóficas e 

esotéricas, criando um ecletismo espiritual. 

 



 

 239 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Paola Vieira da Silveira 
Camila Serafim Daminelli 

O PAGANISMO BRASILEIRO: ENTRE A RECRIAÇÃO EUROPEIA E O DIÁLOGO 
COM RELIGIÕES INDÍGENAS E AFRO-BRASILEIRAS 

Em linhas gerais, o paganismo contemporâneo pode ser entendido como um 

conjunto de religiões que reverenciam a natureza e buscam reviver ou reconstruir 

tradições pré-cristãs europeias, incorporando, muitas vezes, elementos de outras 

culturas e criações modernas. Essas religiões caracterizam-se pelo politeísmo (ou 

panteísmo), pela celebração dos ciclos naturais, pela prática da magia e por uma ética 

fundamentada na responsabilidade pessoal. Apesar da diversidade de crenças, 

correntes e expressões presentes no neopaganismo, alguns elementos assumem 

centralidade, sobretudo em oposição às tradições religiosas monoteístas 

predominantes. Entre esses aspectos, destacam-se a relação sagrada com a 

natureza, a valorização do feminino e o uso de práticas mágicas, que sintetizam 

dimensões essenciais da espiritualidade neopagã contemporânea (MAGLIOCCO, 

2004). 

A aplicação da técnica de análise de conteúdo permitiu identificar três 

categorias centrais que estruturam a compreensão do paganismo contemporâneo: (1) 

espiritualidade da natureza, (2) centralidade do feminino e (3) práticas mágicas e de 

bruxaria. Essas categorias emergiram da leitura sistemática das fontes bibliográficas 

e funcionam como eixos interpretativos da presente análise, conectando os discursos 

religiosos com os contextos culturais e históricos em que estão inseridos. A partir 

delas, torna-se possível observar como o neopaganismo brasileiro se configura como 

uma espiritualidade híbrida, negociando ancestralidades, valores políticos e 

simbologias locais. Essas particularidades, contudo, não são exclusivas do Brasil, 

visto que em diferentes contextos ocorrem adaptações de crenças regionais.  

A espiritualidade da natureza, categoria central identificada na análise de 

conteúdo, expressa-se como eixo estruturante da religiosidade neopagã. Mais do que 

um retorno ao natural, trata-se de uma ressignificação simbólica da natureza enquanto 

entidade viva e sagrada, que estabelece vínculo com o divino de forma imanente. 

Rosalira Oliveira (2010) contribui ao enfatizar que a natureza não é apenas criação da 

divindade, mas manifestação dela, ideia que sustenta a lógica panteísta ou animista 

presente em diversas vertentes pagãs. 

Nesse contexto, as divindades cultuadas assumem forma de forças naturais. 

A Deusa representa a Terra, a Lua, os ciclos femininos; o Deus se associa ao Sol, à 

vegetação, à fauna. Como afirma Eliade (2008) ao se referir ao culto da natureza de 

algumas crenças, além das figuras centrais, os rituais incluem entidades associadas 



 

 240 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Paola Vieira da Silveira 
Camila Serafim Daminelli 

O PAGANISMO BRASILEIRO: ENTRE A RECRIAÇÃO EUROPEIA E O DIÁLOGO 
COM RELIGIÕES INDÍGENAS E AFRO-BRASILEIRAS 

a oceanos, florestas, montanhas, numa clara sacralização da diversidade ambiental. 

Mais do que mitologia, essa prática ritualiza um ethos ecológico. Bezerra (2012) 

destaca o desafio de adaptar o calendário ritual ao hemisfério sul, o que reforça a 

dimensão prática dessa espiritualidade vinculada ao território. Praticantes brasileiros, 

nesse processo, elaboram conexões específicas com biomas locais, integrando suas 

experiências vividas aos ciclos da terra. Dessa forma, o rito não apenas celebra, mas 

territorializa o sagrado. 

Assim, a espiritualidade da natureza no neopaganismo brasileiro não é 

meramente contemplativa, mas atua como ferramenta simbólica e política de 

reinserção do humano na trama ecológica. Ela expressa um rompimento com a 

tradição ocidental dualista, promovendo uma vivência espiritual que reafirma o corpo, 

o território e a vida natural como fontes legítimas do sagrado. 

A segunda categoria evidenciada na análise de conteúdo diz respeito à 

centralidade do feminino nas espiritualidades pagãs. Aqui, o feminino não é apenas 

uma identidade de gênero, mas um princípio vital e simbólico que articula 

corporeidade, cuidado, criação e ancestralidade. A Deusa é representação de um todo 

que gera, nutre e transforma, integrando os ciclos da vida com os da natureza. 

A partir de autores como Campbell (apud Vieira, 2011), percebe-se que o 

símbolo feminino na mitologia está associado à Terra e à fertilidade, estabelecendo 

analogias entre a mulher e o solo fértil. Esse vínculo é reforçado por achados 

arqueológicos discutidos por Gimbutas e retomados por autoras contemporâneas que 

investigam as imagens das ‘Vênus’ paleolíticas como expressões de sociedades 

matrifocais e igualitárias, cujas cosmologias centravam-se no sagrado feminino. O 

ressurgimento do culto à Deusa nos movimentos neopagãos está diretamente 

relacionado às demandas feministas da segunda metade do século XX. Como 

observam Tsugami e Santos (2021), essa espiritualidade não surge apenas como 

forma de resgate, mas como contestação à hegemonia patriarcal das religiões 

instituídas. A bruxa, figura historicamente perseguida, é revalorizada como símbolo 

de poder, liberdade e conexão com saberes ancestrais femininos. 

Essa centralidade, contudo, traz disputas internas. Cardoso (2021) chama 

atenção para o uso político do termo 'bruxa', enquanto Cordovil (2014) observa 

tensões em torno da inclusão de pessoas trans em espaços ritualísticos femininos, 

sinalizando a necessidade de problematizar perspectivas essencialistas. Assim, a 



 

 241 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Paola Vieira da Silveira 
Camila Serafim Daminelli 

O PAGANISMO BRASILEIRO: ENTRE A RECRIAÇÃO EUROPEIA E O DIÁLOGO 
COM RELIGIÕES INDÍGENAS E AFRO-BRASILEIRAS 

categoria do feminino no neopaganismo brasileiro é marcada tanto pela valorização 

quanto pelo embate, refletindo os desafios contemporâneos da pluralidade de gênero. 

Mais do que um culto à mulher, essa dimensão espiritual propõe uma reorganização 

simbólica do mundo, na qual o feminino representa o princípio integrador, circular e 

relacional da existência. Uma parcela dos praticantes reivindica, portanto, um modelo 

alternativo à lógica binária e hierárquica da tradição ocidental dominante. 

A terceira categoria identificada na análise refere-se às práticas mágicas e à 

bruxaria,  dimensões  operativas  e  simbólicas  do  neopaganismo. Ao  contrário  das 

concepções medievais cristãs, a bruxaria moderna se estrutura como prática espiritual 

autônoma e não-dogmática, baseada na experiência direta com o sagrado e no uso 

ritual da natureza como fonte de poder. Cardoso (2021) destaca que a bruxaria 

moderna é definida pela própria praticante, é ofício, caminho e filosofia de vida. Suas 

práticas incluem rituais sazonais, oráculos e trabalhos com ervas, não como 

superstição, mas como formas de reconexão com ciclos naturais e intuição simbólica. 

O futuro, para a bruxa, é construção ativa, e não destino fixo. 

Bezerra (2019) enfatiza a diferença entre magia e bruxaria, propondo uma 

“magia tríplice”, articulando magia ritual, simbólica e participativa como estruturas 

fundamentais do magismo pagão. Nesse sentido, a magia se apresenta como recurso 

criativo para a construção de realidade e sentido, funcionando como uma 

epistemologia simbólica alternativa à racionalidade instrumental moderna. Pode se 

manifestar como magia menor ou operativa, voltada a técnicas, feitiços e curas, ou 

como magia maior, ligada a transformações internas e espirituais, próximas da religião 

ou da psicologia (p. 379). Já a bruxaria, diferentemente, designa tradições específicas: 

no passado, foi estigmatizada como “bruxaria diabólica”, imagem construída pela 

Igreja como prática maléfica e demoníaca, enquanto no presente se reconfigura como 

bruxaria natural vinculada a saberes familiares e populares, ou como bruxaria pagã, 

como na wicca, em que a magia é integrada a uma religião da Deusa (p. 323). Assim, 

a magia é o fundamento amplo do paganismo, enquanto a bruxaria constitui uma de 

suas linguagens espirituais, que reorganiza saberes, revaloriza o sensível e reafirma 

a corporeidade ritual como eixo identitário do neopaganismo brasileiro. 

Neste sentido, o corpo humano se integra à natureza, rompendo com o 

dualismo corpo-espírito. Esta visão se manifesta na celebração da sexualidade como 

sagrada, na valorização dos ciclos corporais (especialmente os femininos) e na 



 

 242 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Paola Vieira da Silveira 
Camila Serafim Daminelli 

O PAGANISMO BRASILEIRO: ENTRE A RECRIAÇÃO EUROPEIA E O DIÁLOGO 
COM RELIGIÕES INDÍGENAS E AFRO-BRASILEIRAS 

rejeição de concepções que veem o corpo como fonte de pecado ou impureza, explica 

Ana Carolina Chizzolini Alves (2011). Elementos naturais foram associados a esse 

corpo, com o qual passam a compartilhar esta simbologia de vida. A Lua que a tudo 

banha com sua luz prateada, com a qual reveste a terra de sentidos e o corpo feminino 

de simbologias, prenhe de possibilidades. Os humanos primevos se espantam com 

este mistério e sua mente imaginativa começa a criar nexos cósmicos (ou seria 

descobrir?). As figuras femininas arcaicas se transformam em outras, suas filhas e 

netas. Estas sim, com os primeiros nomes registrados. Como a Lua, traçam o destino 

com fios cor de prata. Como a Terra, a tudo geram e nutrem. (SANTOS, 2022, p. 35) 

Até aqui buscamos conceituar um pouco do caminhar e das práticas do 

paganismo contemporâneo, delineando um contorno geral a esta tradição, de acordo 

com a análise de conteúdo que realizamos na literatura específica. Passamos agora 

a especificar formas de religiosidades neopagãs presentes no contexto brasileiro e a 

partir daí traçar paralelos com expressões religiosas indígenas e afro-brasileiras. 

 

PAGANISMO CONTEMPORÂNEO BRASILEIRO E AS RELIGIÕES AFRO-

BRASILEIRAS E INDÍGENAS 

 

O paganismo contemporâneo no Brasil possui uma trajetória relativamente 

recente, tendo iniciado seu desenvolvimento mais expressivo a partir da década de 

1980. Na década seguinte, observou-se um crescimento significativo do movimento, 

impulsionado por diversos fatores, entre os quais se destacam: a abertura política 

após o fim da ditadura militar, que permitiu maior liberdade religiosa e cultural; a Eco-

92, realizada no Rio de Janeiro, que estimulou o interesse por questões ambientais e 

espiritualidades centradas na natureza; a expansão da internet, que facilitou o contato 

entre praticantes brasileiros e comunidades pagãs internacionais, bem como o acesso 

a informações sobre diversas tradições pagãs, relata Janluis Duarte (2013). Em 

poucas décadas, o movimento pagão cresceu consideravelmente, desenvolvendo 

características próprias que refletem tanto influências internacionais quanto o contexto 

cultural e religioso específico do país. 

A internet desempenha um papel central no crescimento do neopaganismo no 

Brasil, ao possibilitar a sociabilidade e a organização entre os praticantes. Sem essa 

ferramenta, o desenvolvimento da tradição no país teria sido significativamente mais 



 

 243 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Paola Vieira da Silveira 
Camila Serafim Daminelli 

O PAGANISMO BRASILEIRO: ENTRE A RECRIAÇÃO EUROPEIA E O DIÁLOGO 
COM RELIGIÕES INDÍGENAS E AFRO-BRASILEIRAS 

limitado, já que, por se configurarem como religiões minoritárias e geograficamente 

dispersas, as vertentes neopagãs encontraram no ambiente virtual um espaço 

privilegiado para acessar informações, conhecer tradições e estabelecer contato com 

outros adeptos (OSÓRIO, 2005). As mídias têm contribuído de forma relevante para 

a divulgação, popularização e ressignificação das práticas relacionadas ao 

(neo)paganismo e à bruxaria moderna. Obras da cultura pop, como Jovens Bruxas, 

Harry Potter e O Senhor dos Anéis, despertaram o interesse, sobretudo entre o público 

jovem, e impulsionaram a formação de um movimento alternativo de caráter esotérico 

(TSUGAMI, 2019). Esses recursos trazem referências religiosas variadas do universo 

pagão, fazendo circular as ideias centrais do neopaganismo: 

 

Compreende-se, portanto, que nessa época, o movimento alternativo 
esotérico alcançou grande visibilidade, culminando no aumento das lojas de 
esoterismo e no crescimento do interesse por produtos de tal natureza, como 
os incensos e livros esotéricos, “bruxaria” e práticas de religiões pagãs. Em 
meio à popularização do cenário esotérico e das espiritualidades alternativas 
o interesse pelas práticas de magia se destacou, promovendo a possibilidade 
da elaboração de encantamentos de amor, sorte e prosperidade, assim como 
leitura de oráculos (como o tarot e as runas). (TSUGAMI, 2019, p. 7) 

 

As mídias e a cultura pop têm o poder de produzir subjetividades e moldar 

percepções, no entanto, também negativamente, reforçando imagens estereotipadas 

e visões distorcidas construídas historicamente. Com frequência, essas práticas são 

apresentadas sem a devida compreensão de que, na contemporaneidade, 

configuram-se como um movimento espiritual e/ou religioso legítimo. Embora a cultura 

pop não tenha o compromisso acadêmico com o debate crítico de ideias, sua 

relevância social é inegável, especialmente por influenciar a forma como 

determinados temas são representados e assimilados pelo público. 

Nesse contexto, o perfil dos adeptos das crenças neopagãs no Brasil reflete 

a dinâmica de dispersão e de busca por pertencimento, facilitada pela internet e pelas 

mídias. Em sua maioria, atraem indivíduos urbanos, de escolaridade média a alta, 

com acesso a tecnologias digitais, o que lhes permite buscar informações, formar 

comunidades virtuais e compartilhar práticas e saberes. Muitos desses praticantes 

vem de rupturas com o cristianismo e de experiências com outras tradições, como 

espíritas, evangélicos e budistas. Valorizam a magia e a ética em substituição a fé 

dogmática. Há uma presença significativa de mulheres, jovens adultos e pessoas 



 

 244 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Paola Vieira da Silveira 
Camila Serafim Daminelli 

O PAGANISMO BRASILEIRO: ENTRE A RECRIAÇÃO EUROPEIA E O DIÁLOGO 
COM RELIGIÕES INDÍGENAS E AFRO-BRASILEIRAS 

ligadas a movimentos de contracultura, ambientalismo, feminismo e defesa das 

minorias (OSÓRIO, 2005; BEZERRA, 2019). 

O universo neopagão é bastante plural, pois “cabem” muitas religiosidades 

dentro desta tradição religiosa. Bezerra (2019) elenca oito religiões pagãs presentes 

no cenário brasileiro: a Wicca, religião que reverencia a natureza e divindades duais 

(Deusa e Deus), simbolizando os princípios feminino e masculino da divindade; o 

Druidismo e Recon, que buscam reconstruir as práticas e crenças dos antigos druidas 

celtas; o Heathenismo, focado na reconstrução das religiões germânicas e nórdicas 

pré-cristãs; o Helenismo, que revive as práticas religiosas da Grécia Antiga; o 

Xamanismo, que envolve a comunicação com o mundo espiritual através de xamãs; 

a Espiritualidade da Deusa, que centraliza o culto a uma ou múltiplas divindades 

femininas; as Bruxarias4, que englobam diversas tradições de magia e culto à 

natureza; e o Piaganismo, uma vertente específica do paganismo brasileiro, que 

evidencia saberes populares e mitologias do contexto nacional. 

Essa diversidade reforça a complexidade dos movimentos neopagãos 

brasileiros, especialmente no que tange à categoria de espiritualidade híbrida, 

identificada na análise de conteúdo. Ela evidencia como elementos simbólicos de 

diferentes matrizes se articulam de modo sincrético e relacional: embora distinta em 

suas práticas e mitos, têm convergências de crenças e ritos. Todavia, ao abordar o 

paganismo no contexto brasileiro, é necessário reconhecer que as práticas espirituais 

não se restringem às tradições importadas e urbanas do neopaganismo moderno. No 

Brasil, práticas religiosas populares de origem afro-brasileira e indígena compartilham 

com o paganismo elementos fundamentais, como a sacralização da natureza, o culto 

a múltiplas entidades espirituais e o uso de rituais mágicos. Esse cenário revela um 

campo complexo de adaptações culturais e tensões simbólicas. As crenças em 

questão, além de expressarem formas específicas de espiritualidade, carregam no 

imaginário nacional uma forte associação histórica com práticas consideradas pagãs 

ou de bruxaria. Por isso, foram frequentemente alvo de perseguições e 

 
4 A autora coloca Bruxarias dentro do campo das religiões pagãs, dialoga com autores que 

ao longo da história conceituam bruxaria como religião. Mas é possível inferir que esta escolha 

da autora é pautada em a bruxaria ser uma prática espiritual mais fluida e menos 

institucionalizada, na intenção de evidenciar que a bruxaria não se resume àquelas 

institucionalizadas, como é o caso da Wicca. 



 

 245 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Paola Vieira da Silveira 
Camila Serafim Daminelli 

O PAGANISMO BRASILEIRO: ENTRE A RECRIAÇÃO EUROPEIA E O DIÁLOGO 
COM RELIGIÕES INDÍGENAS E AFRO-BRASILEIRAS 

marginalizações sociais, conforme destaca Oliveira (2004). 

Para Duarte (2013, p. 37) o neopaganismo brasileiro pode ser definido como 

"um conjunto de práticas religiosas contemporâneas que, inspiradas em tradições pré-

cristãs, principalmente europeias, são reinterpretadas e adaptadas ao contexto 

cultural brasileiro” e, frequentemente, “incorporando elementos das religiões afro-

brasileiras e indígenas". Esta adaptabilidade reflete a própria história religiosa do 

Brasil, marcada por encontros e fusões entre tradições europeias, africanas e 

indígenas. Por exemplo, é comum encontrar praticantes brasileiros da Wicca que 

também participam de rituais de Umbanda, ou que incorporam orixás, caboclos e 

outras entidades das religiões afro-brasileiras em seus rituais wiccanos. Da mesma 

forma, elementos das tradições indígenas, como o uso de plantas sagradas e técnicas 

de transe, são frequentemente incorporados em práticas pagãs brasileiras, analisa 

Daniela Cordovil (2014). 

São múltiplas as formas de adaptações/sincretismo do paganismo brasileiro. 

Uma primeira adaptação  se refere à inversão do calendário das estações e 

comemorações do hemisfério sul, realizada em algumas religiões neopagãs. Diante 

disso, os praticantes frequentemente desenvolvem rituais relacionados aos biomas 

locais, como a Amazônia, o Cerrado, a Mata Atlântica e o Pampa (BEZERRA, 2019). 

Por exemplo, praticantes da região amazônica costumam incorporar plantas locais 

com propriedades medicinais e mágicas em seus rituais, enquanto praticantes do 

Cerrado desenvolvem práticas específicas relacionadas aos ciclos de seca e chuva 

característicos deste bioma. 

Como o país continental que é, no Brasil a tradição pagã se difere também 

pela diversidade regional, tanto cultural como ambiental. A região Sul, dada a 

significativa população de ascendência europeia, destacam-se tradições como o 

Asatrú e o Druidismo, enquanto o paganismo no Nordeste frequentemente dialoga 

mais intensamente com as tradições afro-brasileiras locais, como o Candomblé e o 

Xangô (DUARTE, 2013). 

O ativismo social e político também é uma característica nacional, ressalta 

Cordovil (2015), onde os praticantes combinam sua espiritualidade com causas como 

os direitos ambientais, os direitos indígenas, os feminismo, os direitos LGBTQIAPN+ 

e a luta contra o racismo e a intolerância religiosa. Este ativismo reflete influências 

internacionais, como o ecofeminismo, mas também o contexto social e político 



 

 246 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Paola Vieira da Silveira 
Camila Serafim Daminelli 

O PAGANISMO BRASILEIRO: ENTRE A RECRIAÇÃO EUROPEIA E O DIÁLOGO 
COM RELIGIÕES INDÍGENAS E AFRO-BRASILEIRAS 

específico do Brasil, marcado por desigualdades sociais, ameaças ambientais e lutas 

por direitos. Bezerra (2019) destaca, nesse sentido, que muitas praticantes brasileiras 

da Wicca veem seu ativismo como uma extensão natural de sua espiritualidade, 

buscando transformar não apenas sua vida pessoal, mas também, de forma 

abrangente, a própria sociedade. 

Em relação às religiões afro-brasileiras, um aspecto relevante da interlocução 

com práticas neopagãs brasileiras é a presença de divindades “compartilhadas”. 

Praticantes da Wicca, por exemplo, incorporam orixás como Iemanjá, Oxum e Iansã 

em seus rituais (BEZERRA, 2012, p. 156). Iemanjá, orixá ligada ao mar e à 

maternidade, é comumente associada à figura da Mãe na Deusa Tríplice wiccana, ou 

ainda a divindades marinhas de outros panteões, como Afrodite, da mitologia grega, 

ou Danu, da tradição celta. Oxum, relacionada às águas doces, à beleza e à 

sensualidade, é identificada com o aspecto da Donzela, bem como, com deusas do 

amor e da fertilidade, como Freya, da mitologia nórdica. Já Iansã, conectada aos 

ventos, tempestades e transformações, corresponde ao arquétipo da Anciã e é 

frequentemente comparada a figuras guerreiras como Morrigan, da tradição celta 

(CORDOVIL, 2014). 

São também comuns as incorporações de práticas mágicas e rituais das 

religiões afro-brasileiras em rituais pagãos, com destaque para o uso de banhos de 

ervas para purificação e proteção, trabalhos com velas de diferentes cores para 

diferentes propósitos mágicos, oferendas a divindades em elementos naturais (como 

flores para Oxum em rios, ou presentes para Iemanjá no mar), e o uso de pontos 

riscados (símbolos mágicos desenhados) (BEZERRA, 2019). Duarte (2013) expõe, 

ainda, que os espaços rituais do neopaganismo brasieliro dialogam com os espaços 

das religiões afro-brasileiras, como praias, cachoeiras e florestas, criando uma 

sobreposição de geografias sagradas5. 

Na categoria de ressignificações culturais, identificam-se associações 

simbólicas com divindades indígenas, como Tupã e Jaci, reinterpretadas à luz de 

arquétipos europeus. Jaci, ligada à lua em diversas tradições indígenas, é associada 

 
5 O calendário neopagão incorpora celebrações de religiões afro-brasileiras, como as festas 

de Iemanjá, Oxum e Iansã, que são adaptadas e reinterpretadas no contexto do paganismo 

contemporâneo, resultando em formas híbridas que combinam influências afro-brasileiras e 

europeias (CORDOVIL, 2014). 



 

 247 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Paola Vieira da Silveira 
Camila Serafim Daminelli 

O PAGANISMO BRASILEIRO: ENTRE A RECRIAÇÃO EUROPEIA E O DIÁLOGO 
COM RELIGIÕES INDÍGENAS E AFRO-BRASILEIRAS 

à Deusa lunar na Wicca, enquanto Tupã, relacionado ao trovão, aproxima-se de 

divindades europeias como Thor ou Taranis. Essas conexões criam pontes simbólicas 

entre tradições distintas e permitem o desenvolvimento de formas de espiritualidade 

que dialogam com o contexto cultural local (DUARTE, 2013). Além disso, práticas e 

cosmologias indígenas influenciam o paganismo contemporâneo no Brasil, seja pela 

incorporação de rituais - como o uso de plantas sagradas, técnicas de transe e 

comunicação com espíritos -, seja pela concepção da natureza como um ser vivo e 

consciente. A visão da Terra como mãe, presente em tradições como Nhandecy e 

Pachamama, encontra paralelos na perspectiva pagã, assim como a crença indígena 

nos espíritos dos elementos naturais se relaciona ao animismo característico de 

diversas vertentes pagãs (CASTRO, 2002). 

A Tradição Diânica do Brasil (TDB), fundada por praticantes iniciados na 

Wicca Diânica californiana, dedica-se ao resgate e à recriação do culto às divindades 

brasileiras do panteão afro-indígena, integrando também referências a deuses de 

tradições pré-cristãs, como os panteões egípcio e greco-romano. Entre as figuras 

centrais, destaca-se a pombagira, que assume um importante arquétipo feminino no 

contexto brasileiro. Como observa Mayblin (2014), ela simboliza uma feminilidade 

transgressora, sexualmente livre e poderosa, desafiando normas de gênero em uma 

sociedade majoritariamente católica. 

A TDB também promove a divulgação pública de suas práticas, com destaque 

para os Círculos de Mulheres - espaços voltados à vivência do sagrado feminino, nos 

quais as participantes exploram a espiritualidade, os ciclos lunares, a conexão com a 

natureza e o compartilhamento de experiências pessoais. Segundo Cordovil (2015, p. 

440), esses círculos oferecem um ambiente seguro para o desenvolvimento da 

consciência crítica sobre questões de gênero e estabelecem paralelos entre 

sacerdotisas pagãs antigas, mães-de-santo do Candomblé e xamãs indígenas, 

criando uma narrativa de continuidade entre diferentes tradições de liderança 

espiritual. 

A presença dessas conjunções religiosas também evidencia tensões éticas e 

simbólicas, especialmente em torno da apropriação cultural, da autenticidade e das 

desigualdades estruturais. Um dos principais conflitos envolve a utilização de 

elementos das tradições indígenas e afro-brasileiras por praticantes do paganismo 

contemporâneo, o que levanta críticas relacionadas ao respeito cultural e à 



 

 248 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Paola Vieira da Silveira 
Camila Serafim Daminelli 

O PAGANISMO BRASILEIRO: ENTRE A RECRIAÇÃO EUROPEIA E O DIÁLOGO 
COM RELIGIÕES INDÍGENAS E AFRO-BRASILEIRAS 

superficialidade dessas incorporações. Bezerra (2019) aponta que essa apropriação 

pode reproduzir dinâmicas coloniais e racistas, sobretudo quando praticantes brancas 

e de classe média se apropriam de símbolos e rituais de religiões historicamente 

marginalizadas sem enfrentar as mesmas formas de discriminação. Em resposta, 

parte das praticantes tem buscado adotar posturas mais respeitosas e dialógicas, 

estabelecendo relações de troca e aprendizado com representantes dessas tradições 

e reconhecendo sua autoridade e saberes (CORDOVIL, 2014). 

Outra tensão refere-se às diferentes perspectivas feministas presentes no 

paganismo contemporâneo brasileiro. Enquanto algumas praticantes adotam uma 

visão essencialista do gênero, valorizando atributos tradicionalmente associados ao 

feminino, como a maternidade e o cuidado, outras defendem abordagens 

construtivistas, que problematizam a naturalização dessas diferenças e buscam 

desconstruir papéis tradicionais (BEZERRA, 2019). Essa divergência se reflete, por 

exemplo, nos debates sobre a inclusão de pessoas trans em espaços e rituais 

exclusivos para mulheres e na valorização de experiências como a menstruação e a 

maternidade, aspectos frequentemente discutidos no contexto pagão brasileiro 

(CORDOVIL, 2014). 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O presente trabalho analisou as formas de diálogo entre o paganismo 

contemporâneo e as tradições religiosas afro-brasileiras e indígenas, evidenciando 

como esse movimento espiritual, embora de origem europeia, vem se reinventando 

por meio de processos de sincretismo e adaptação cultural. Os resultados indicam 

que o neopaganismo no Brasil não se limita à reprodução de modelos estrangeiros, 

mas constrói uma espiritualidade singular ao integrar elementos das religiões locais, 

refletindo a diversidade cultural do país. 

A análise foi conduzida com base na metodologia de análise de conteúdo 

(BARDIN, 2011), da qual emergiram categorias que permitiram compreender a 

organização das práticas, dos discursos e das tensões presentes no campo neopagão 

brasileiro. Foram identificados três traços centrais: a valorização da espiritualidade 

ligada à natureza, a centralidade do feminino como princípio vital e simbólico e o uso 

de práticas mágicas e de bruxaria como linguagem espiritual. Esses elementos 



 

 249 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Paola Vieira da Silveira 
Camila Serafim Daminelli 

O PAGANISMO BRASILEIRO: ENTRE A RECRIAÇÃO EUROPEIA E O DIÁLOGO 
COM RELIGIÕES INDÍGENAS E AFRO-BRASILEIRAS 

articulam experiências individuais e coletivas, combinando tradição e inovação. 

O estudo revelou que o processo de hibridização ocorre em diferentes níveis. 

Por um lado, há a ressignificação de símbolos e rituais pagãos adaptados à realidade 

brasileira, como a adequação dos calendários ao hemisfério sul e o uso de elementos 

naturais dos biomas locais. Por outro, observa-se a incorporação criativa de 

elementos das religiões afro-brasileiras e indígenas, como a presença de orixás em 

rituais wiccanos e o emprego de técnicas xamânicas. A partir disso, foram definidas 

quatro categorias analíticas: espiritualidade híbrida, sincretismo ritual, 

ressignificações culturais e tensões éticas e simbólicas, que revelam como o 

neopaganismo brasileiro constrói sentidos ao articular diferentes tradições e 

ressignificar práticas ancestrais. 

Apesar de sua diversidade, o campo apresenta desafios importantes. A 

questão da apropriação cultural é um ponto crítico, sobretudo quando elementos de 

religiões historicamente marginalizadas são incorporados sem diálogo com suas 

comunidades originárias, reproduzindo dinâmicas coloniais e de apagamento 

simbólico (DUARTE, 2013). Além disso, a concentração de pesquisas em contextos 

urbanos invisibiliza práticas presentes em territórios periféricos e rurais, como observa 

Oliveira (2004). 

Outro aspecto relevante diz respeito à dimensão política do neopaganismo 

brasileiro. Muitas praticantes articulam sua espiritualidade com pautas feministas, 

ambientalistas e de defesa dos direitos dos povos tradicionais, configurando formas 

de ativismo espiritualizado. No entanto, como destaca Vieira (2011), algumas 

vertentes ainda reproduzem visões essencialistas de gênero, o que gera tensões 

internas e demanda o aprofundamento do debate sobre inclusão e diversidade. 

Por fim, reconhece-se que diversas dimensões do fenômeno não foram 

exploradas integralmente neste trabalho. Investigações futuras podem avançar ao 

analisar práticas regionais, grupos menos visibilizados - como comunidades em 

territórios rurais e periferias urbanas - e as intersecções entre neopaganismo e 

movimentos sociais contemporâneos, o que pode iluminar suas respostas aos 

desafios ético-políticos do Brasil atual. 

O paganismo contemporâneo no Brasil revela-se, assim, como um campo 

religioso dinâmico, em constante construção, no qual tradições locais e globais se 

entrelaçam de maneira criativa, mas também contraditória. Se, por um lado, expressa 



 

 250 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Paola Vieira da Silveira 
Camila Serafim Daminelli 

O PAGANISMO BRASILEIRO: ENTRE A RECRIAÇÃO EUROPEIA E O DIÁLOGO 
COM RELIGIÕES INDÍGENAS E AFRO-BRASILEIRAS 

a pluralidade da experiência religiosa brasileira, por outro, impõe questões éticas e 

epistemológicas que exigem reflexão contínua. Seu estudo contribui para mapear a 

diversidade religiosa nacional e compreender os modos contemporâneos de 

construção identitária, resistência cultural e reinvenção simbólica do sagrado. 

  

REFERÊNCIAS 
 

ALVES, Ana Carolina Chizzolini. Wicca e Corporeidade: a bruxaria moderna e o 
imaginário do corpo. Tese (Doutorado em Antropologia Social) – Universidade 
Estadual de Campinas, Campinas, 2011. 

BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. Lisboa: Edições 70, 2011. 

BEZERRA, Karina Oliveira. A wicca no Brasil : adesão e permanência dos adeptos na 
região metropolitana do Recife. 2012. 169 f. Dissertação (Mestrado em Ciências da 
Religião) - Universidade Católica de Pernambuco, Recife, 2012. 

BEZERRA, Karina Oliveira. Paganismo contemporâneo no Brasil: a magia da 
realidade. Tese (Doutorado em Ciências da Religião) – Universidade Católica de 
Pernambuco, Recife, 2019. 

CANCLINI, Néstor García. Culturas híbridas: estratégias para entrar e sair da 
modernidade. São Paulo: Edusp, 1997. 

CARDOSO, Stéphanie Gribel de Carvalho. Bruxaria moderna como ofício: um estudo 
antropológico sobre praticantes no sudeste do Brasil. Dissertação (Mestrado em 
Ciências Sociais) - Instituto de Ciências Humanas e Sociais, Universidade Federal 
Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, RJ, 2021. 

CASTRO, Dannyel Teixeira de. Estudos do neopaganismo no Brasil. Revista 
Fragmentos de Cultura, Goiânia, Brasil, v. 27, n. 3, p. 440-454, 2017. 

CASTRO, Eduardo Viveiros de. A inconstância da alma selvagem e outros ensaios de 
antropologia. São Paulo: Cosac & Naify, 2002. 

CORDOVIL, Daniela. O poder feminino nas práticas da Wicca: uma análise dos 
"Círculos de Mulheres". Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 23, n. 2, p. 431-
449, 2015. 

CORDOVIL, Daniela. Religiões de matriz africana e neopaganismo: questões de 
gênero e poder. Revista Brasileira de História das Religiões, Maringá, v. 7, n. 19, p. 
85-106, 2014. 

DUARTE, Janluis. Reinventando Tradições: representações e identidades da bruxaria 
neopagã no Brasil. Tese (Doutorado em Antropologia Social) – Universidade de 
Brasília, Brasília, 2013. 



 

 251 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Paola Vieira da Silveira 
Camila Serafim Daminelli 

O PAGANISMO BRASILEIRO: ENTRE A RECRIAÇÃO EUROPEIA E O DIÁLOGO 
COM RELIGIÕES INDÍGENAS E AFRO-BRASILEIRAS 

ELIADE, Mircea. Tratado de história das religiões. Tradução: Fernando Tomaz, 
Natália Nunes. 3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2008. 

FEDERICI, Silvia. Calibã e a Bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. São 
Paulo: Editora Elefante, 2017. 

GIL, Antônio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. São Paulo: Atlas, 2002. 

GUERRIERO, Silas. Os novos movimentos religiosos no Brasil: junções e disjunções. 
In: QUEIROZ, José; GUEDES, Maria Luiza; QUINTILHANO, Ângela Maria (Orgs.). 
Religião, modernidade e pós-modernidade. São Paulo: Ideias & Letras, 2012, p. 117 
– 131. 

HUTTON, Ronald. The Triumph of the Moon: A History of Modern Pagan Witchcraft. 
Oxford: Oxford University Press, 1999. 

KAMINSKI, Leon. London, London: exílios londrinos e a repressão à contracultura no 
Brasil. Tempo, v. 31, n. 1, p. e310104, 2025. 

MAGLIOCCO, Sabina. Witching Culture: Folklore and Neo-Paganism in America. 
Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2004. 

MAYBLIN, Maya. People Like Us: Intimacy, Distance, and the Gender of Saints. 
Current Anthropology, v. 55, n. S10, p. S271-S280, 2014. 

OLIVEIRA, Rosalira dos Santos. Religiões da Terra e ética ecológica (Earth religions 
and ecological ethics). Horizonte, Belo Horizonte, v. 8, n. 17, p. 26-44, 2010.  

OLIVEIRA, Rosalira. Tecendo vínculos com a Terra: Paganismo Contemporâneo. 
Tese (Doutorado em Ciências Sociais) – Pontifícia Universidade Católica de São 
Paulo, São Paulo, 2004. 

OSÓRIO, Andréa. Bruxas modernas na rede virtual: a Internet como espaço de 
sociabilidade e disputas entre praticantes de wicca no Brasil. Sociedade e Cultura, v. 
8, n. 1, p. 127-139, jan./jun. 2005. 

RABELO, António Manuel Ribeiro. A cidade e o campo: cristianização de uma 
antinomia clássica. Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2015. 

RUSSELL, Jeffrey B.; ALEXANDER, Brooks. História da bruxaria. 2. ed. Tradução de 
Álvaro Cabral e William Lagos. São Paulo: Goya, 2019.  

SANTOS, Elder Carlos. A face tríplice da deusa e seus hierônimos a partir de O 
Anuário da Grande Mãe (FAUR, 2001). Salvador, 2022. Dissertação (Mestrado 
Acadêmico em Estudo de Linguagens) – Universidade do Estado da Bahia, Salvador, 
2022. 

TSUGAMI, Susan Sanae. (Neo) Paganismo, Cultura Pop e Mídia. Sacrilegens, Juiz 
de Fora, v. 116, n. 1, p. 06-24, jan./jun. 2019.  

TSUGAMI, Susan Sanae; SANTOS, Luciana. O sagrado está no todo: experiências 



 

 252 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Paola Vieira da Silveira 
Camila Serafim Daminelli 

O PAGANISMO BRASILEIRO: ENTRE A RECRIAÇÃO EUROPEIA E O DIÁLOGO 
COM RELIGIÕES INDÍGENAS E AFRO-BRASILEIRAS 

de praticantes do (Neo)paganismo como possibilidade de encontro holístico do ser. 
Rev. abordagem gestalt., Goiânia, v. 27, n. 1, p. 14-24, abr. 2021. 

VIEIRA, Taís Borin. Gênero e religião: paganismo e o culto à Deusa na 
contemporaneidade. 2011. Dissertação (Mestrado em Psicologia) – Pontifícia 
Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2011. 

 

 

Recebido em: 09/09/2025 

Aprovado em: 10/12/2025 


