ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIGAO CRISTA AOS SABERES
> MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

BETWEEN THE SACRED AND THE FORBIDDEN: THE CHRISTIAN PERSECUTION OF

o FEMININE MAGICAL KNOWLEDGE IN LATE ANTIQUITY

21

FIGUEIREDO, Anna F. A’
https://orcid.org/0009-0001-7772-0503

RESUMO: Este artigo investiga a construcao
teoldgica e politica da perseguicao aos saberes
magicos femininos na Antiguidade Tardia,
analisando como os Pais da Igreja
reinterpretaram praticas ancestrais e rituais nao
cristdos como atos demoniacos e idolatricos.
Partindo de um preconceito ja presente na
sociedade romana contra a magia, o discurso
cristdo apropriou-se dessa desconfianga e a
potencializou, transformando-a em ferramenta
para legitimar a fé cristdA como a Unica
mediagcdo legitma com o divino. A
consolidagdo do cristianismo como religido
oficial do Império Romano intensificou esse
processo: 0 que antes era retoérica simbdlica
passou a constituir um aparato legal e
coercitivo, com leis, éditos e puni¢des severas,
incluindo execugdes. A analise aborda o papel
da misoginia na formulagéo dessa perseguigéo,
evidenciando como a figura feminina foi
associada ao pecado original e a desordem
moral, resultando em sua sistematica
subordinagcdo. O estudo também destaca a
demonizacédo de antigas divindades femininas
e a desqualificagdo de fungbes sociais
exercidas por mulheres, como parteiras e
curandeiras, que passaram a ser vistas como
ameacas espirituais. Por meio de fontes
patristicas, legislagdo imperial e estudos
modernos, evidencia-se que a repressao ao
saber feminino foi, simultaneamente, uma
estratégia teoldgica e politica de eliminagéo do
“outro” — figura simbdlica do inimigo — e de
afirmagdo do poder cristdo. Apesar da
repressdo, os saberes ancestrais resistiram,
preservados de forma oculta por mulheres que
mantiveram vivas praticas de cura, adivinhagao
e rituais, reafirmando a impossibilidade de
extinguir a poténcia feminina.

PALAVRAS-CHAVE: Magia; Feiticeiras;
Ortodoxia crista.

ABSTRACT: This article investigates the
theological and political construction of the
persecution of feminine magical knowledge in
Late Antiquity, analyzing how the Church
Fathers reinterpreted ancestral practices and
non-Christian rituals as demonic and idolatrous
acts. Building on a prejudice already present in
Roman society against magic, Christian
discourse appropriated and intensified this
distrust, transforming it into a tool to legitimize
Christian faith as the only legitimate mediation
with the divine. The consolidation of Christianity
as the official religion of the Roman Empire
amplified this process: what had previously
been symbolic rhetoric became a legal and
coercive apparatus, with laws, edicts, and
severe punishments, including executions. The
analysis addresses the role of misogyny in
shaping this persecution, revealing how the
female figure was associated with original sin
and moral disorder, resulting in her systematic
subordination. The study also highlights the
demonization of ancient female deities and the
disqualification of social roles performed by
women, such as midwives and healers, who
came to be seen as spiritual threats. Through
patristic sources, imperial legislation, and
modern scholarship, it becomes evident that the
repression of feminine knowledge was
simultaneously a theological and political
strategy to eliminate the “other” — the symbolic
figure of the enemy — and to assert Christian
power. Despite the repression, ancestral
knowledge endured, preserved in secret by
women who kept alive practices of healing,
divination, and ritual, reaffirming the
impossibility of extinguishing feminine potency.

KEYWORDS: Magic; Sorceresses; Christian
Orthodoxy.

* Mestranda em Ciéncias da Religido pela Universidade Metodista de Sado Paulo (UMESP),
onde desenvolve pesquisas com o apoio da CAPES. Graduada em Teologia pela UMESP
(2023), é licencianda em Histéria pelo Centro Universitdrio UNA. Infegra o Grupo de Pesquisa
Rastros Memérias e Tradicdes Cristds e Judaicas, registrado no CNPq.

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



_AnnaF. A. Figueiredo
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES

MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

INTRODUGAO

O presente trabalho se dedica a examinar como a teologia dos chamados Pais
da Igreja contribuiu para a perseguigédo sistematica ao conhecimento magico — com
énfase no saber feminino — na Antiguidade Tardia (séc. Il ao VIII EC). Longe de surgir
de forma espontanea, essa perseguicdo foi construida sobre um alicerce de
preconceitos ja existentes no interior da cultura e da legislagdo romana, que
historicamente olhavam com desconfianga para praticas religiosas e magicas situadas
a margem dos cultos oficiais e publicos. A lideranga cristd, valendo-se dessa
desconfianga, a potencializou e ressignificou, moldando-a a seu favor para legitimar a
narrativa de que o cristianismo era a unica mediagao legitima entre 0 humano e o
divino.

Ao identificar os praticantes de magia — sobretudo as mulheres — como
instrumentos de forgas demoniacas e como opositores diretos a fé verdadeira, os
tedlogos cristaos da época nao apenas reforcaram a marginalizagao dessas figuras,
mas também estabeleceram uma oposig¢ao simbdlica fundamental para consolidar a
hegemonia do cristianismo. Essa construcdo discursiva encontrou respaldo na
crescente influéncia da Igreja sobre o Estado e, com a oficializacdo do cristianismo
como religidao do Império Romano, deixou de ser apenas uma retorica de combate
para se transformar em acao politica e juridica letal. O que antes era condenagao
moral e simbdlica passou a se traduzir em leis severas, exilios, confisco de bens,
torturas e execugdes; uma maquina de repressao que marcou a histéria das mulheres
e de seus saberes ancestrais.

Assim, compreender a perseguic¢ao cristd aos saberes magicos — sobretudo
os detidos por mulheres — exige um retorno as raizes desses conhecimentos,
anteriores a consolidacdo da ortodoxia. Antes de serem rotulados como supersticao
ou obra demoniaca, tais praticas compunham um patriménio cultural transmitido de
geracao em geracao, muitas vezes no interior do espago doméstico, por via oral e em
redes de parentesco, no qual o protagonismo feminino era central. Esses saberes,
que mesclavam cura, adivinhacao, rituais e relacbes com o divino, estavam
profundamente entrelacados as experiéncias cotidianas e as estruturas religiosas do
mundo antigo. Ao recuperar essa heranca, percebe-se ndo apenas a complexidade e
a sofisticagdo das praticas magicas femininas, mas também o quanto sua existéncia

representava uma alternativa simbdlica e espiritual ao modelo de mediagéao religiosa

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



_AnnaF. A. Figueiredo
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES

MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

que os lideres cristdos buscavam monopolizar. E nesse contexto que se insere o
exame dos saberes ancestrais femininos, primeiro passo para compreender a

dimenséo e a especificidade da perseguicdo que se seguiu.

SABERES DO CORPO E DA TERRA: AS CURANDEIRAS DO MUNDO ANTIGO

Na Antiguidade tardia — e antes mesmo da medicina se tornar uma disciplina
institucionalizada, masculina e clerical’ — ja havia homens que dominavam
conhecimentos sobre o corpo e as plantas. No entanto, eram as mulheres que,
majoritariamente, detinham os saberes do corpo, da terra e da cura. Cabia a elas o
cuidado das hortas e 0 manuseio de ervas, a preparacao de unguentos, infusdes e
pogcdes capazes nao apenas de alimentar, mas de aliviar dores, tratar doencas e
proteger os corpos vulneraveis (Federeci, 2017).

Elas atuavam como curandeiras, parteiras, conselheiras, e transmitiam
oralmente esse conhecimento por geragbes?. Eram, as “médicas particulares” de suas
familias, vilas e comunidades (Valentini, 2010, p. 81-84), — legitimadas pela

experiéncia, pela observacgao e pela confianga ancestral que seus saberes inspiravam.

I Rubem Alves, em Filosofia da Ciéncia (1981), critica a dimensdo quase clerical atribuida &
medicina e d ciéncia na modernidade. Para o autor, o cientista tornou-se um “mito” social,
figura a quem se deve “ouvir e... obedecer” (p. 8), tal como se faria diante de uma
autoridade religiosa. Alves observa que essa obediéncia as prescricoes médicas ou cientificas
muitas vezes se dd de forma acritica, reproduzindo uma lbgica de fé e submissdo. Nessa
perspectiva, a ciéncia — assim como a religido — também busca uma “ordem invisivel”,
sustentada por uma devocdo ndo racional, ou seja, por uma fé (p. 104). Ao estabelecer esse
paralelo, Alves desmonta a ideia popular de que a ciéncia seria puramente racional,
mostrando que, em ambos os casos, hd um apelo d autoridade que inibe o pensamento
autébnomo.

2Um exemplo significativo da maneira como as mulheres transmitiam conhecimentos mdagicos
no ambiente doméstico — sobretudo em contextos de crescente repressdo religiosa — estd na
figura de Sosipatra (c. 310-370), fildsofa neoplatdnica e mistica do século IV. Segundo o
historiador Eundpio de Sdrdis (c. 345-420), ela foi “plenamente iniciada” nos mistérios mdagicos
e teria passado seus saberes, incluindo dons oraculares e uma forma de “onisciéncia”, a seu
filno Antonino (fl. séc. IV), também fildsofo. H& quem sugira que Antonino possa ter iniciado
Hipdtia de Alexandria (c. 360-415), célebre matemdatica e fildsofa neoplaténica, na teurgia,
embora, como salienta Nicola D. Lewis, essa conexdo permaneca incerta. Porém, Lewis
afirma que ainda assim, o padrdo de transmissdo familiar dos saberes telrgicos se confirma
no contexto da religiosidade platénica tardia: em Atenas, por exemplo, Plutarco de Atenas
(c. 350-430) ensinou tais praticas a sua filha Asclepigeneia (fl. séc. V), que mais tarde as
fransmitiria a Proclo (c. 412-485), um dos principais sistematizadores do neoplatonismo. Nesse
ambiente social cada vez mais hostil &s religides tradicionais, as mulheres assumiam um papel
ativo e sofisticado como guardids dos mistérios, transmitindo os saberes hieraticos dentro do
espaco familiar, muitas vezes resguardadas “atrds do véu" do olhar publico — como observa
Lewis (2014, p. 280-281).

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



_AnnaF. A. Figueiredo
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES

MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

Eram essas mulheres que, além de curar, se dedicavam a tudo aquilo que
dizia respeito ao universo feminino: do acompanhamento dos ciclos menstruais ao
auxilio no parto, do alivio de dores a protecéo da fertilidade. Curandeiras, parteiras e
sabias da terra, conheciam em profundidade o corpo feminino e os efeitos das plantas
sobre ele. Um exemplo marcante € a crenga na mandragora, cuja raiz de forma
antropomorfica era associada a concepgao. Comé-la, ou oferecé-la aos maridos, era
um gesto esperangoso de mulheres que desejavam engravidar (Valentini, 2010, p. 81-
84).

Esse saber, feminino e ancestral, ndo era bem-visto por todos. O fato de que
muitas dessas mulheres dominavam conhecimentos médicos mais eficazes que os
homens era considerado, a época, “o pior insulto publico e privado” (Valentini, 2010,
p. 82). A medicina feminina, enraizada na observagéo da natureza e na transmissé&o
oral, era temida como uma “arma perigosa”’ — sobretudo porque permitia acesso ao
que deveria permanecer inacessivel: a regulagdo da fertilidade. Sabiam induzir a
menstruagao, provocar abortos e evitar concepgdes, usando plantas como o esporao-
do-centeio ou a arruda, cujas raizes, em casos extremos, eram introduzidas no utero
para interromper uma gestacao (Valentini, 2010, p. 59-64).

Além de seus saberes sobre o corpo feminino e a cura das enfermidades, as
chamadas curandeiras eram também buscadas por sua atuacdo no campo do
invisivel. Seu conhecimento era abrangente: ndo se limitava ao uso de plantas, mas
se estendia a leitura dos astros, ao contato com forgas da natureza e a manipulagao
de saberes tanto ctdnicos quanto celestes — conectados a terra, a morte, aos ciclos
da lua e as poténcias superiores. Essas mulheres exerciam papel central no cotidiano
das comunidades, sobretudo em contextos rurais, onde suas praticas envolviam
curas, oraculos domésticos, feiticos de protecao, interpretacdo de sonhos e até a
localizagcao de objetos perdidos (Martins; Campos, 2023, p. 6).

Essa convergéncia de saberes — que unia cura, espiritualidade, astrologia e
protecdo — ocupava um espago ambiguo na sociedade romana. Praticas de cura e
formas populares de adivinhagao nao eram, a primeira vista, condenadas de forma
sistematica. Havia, sobretudo no contexto republicano e imperial romano, uma

distingao cultural entre magia util e magia perversa: esta ultima — a maleficium, voltada

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



_AnnaF. A. Figueiredo
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES

MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

a manipulagdo ou ao dano — era alvo de sangdes juridicas e morais®, enquanto a
primeira era tolerada ou até valorizada no cotidiano (Prieto, 2007, p. 92).

A ambiguidade que marcava a compreensdo dos saberes magicos e
medicinais femininos no mundo greco-romano foi gradualmente instrumentalizada
pela nascente ortodoxia cristd* para deslegitimar tais praticas e condenar suas
portadoras. A medida que o cristianismo se consolidava como religi&o institucional,
especialmente apds o reconhecimento oficial pelo Estado romano no século IV, as
praticas espirituais femininas — antes toleradas ou até respeitadas em seus contextos
locais — passaram a ser ressignificadas como supersticado ou magia demoniaca (Silva;
Silva, 2021, p. 86-87).

As mulheres, que por séculos atuaram como ponte entre 0 mundo natural e o
espiritual — manipulando ervas, oragdes e simbolos —, tornaram-se alvo de
desconfianca teolodgica e juridica. A religiosidade encarnada em seus corpos e rituais,
antes fonte de cuidado e respeito comunitario, passou a ser reinterpretada como
ameaca a ordem cristd emergente. As praticas magicas, tdo comuns no cotidiano
romano e intrinsecamente ligadas aos saberes dessas mulheres, passaram a ser
progressivamente condenadas e perseguidas. Com a consolidagao da ortodoxia, o
que antes era considerado parte da vida e da cultura popular — curar com ervas,
sonhar com simbolos, proteger com palavras — tornou-se suspeito, perigoso e

associado a acdo demoniaca.

SABERES FEMININOS ENTRE CURA E FEITICARIA: A AMBIGUIDADE DA
MAGIA NA ANTIGUIDADE

Antes de ser somente atrelada a contextos negativos e associada a praticas
obscuras ou pecaminosas, a magia ocupava um lugar significativo no ambito da
religiosidade popular da sociedade greco-romana. Nessa tradicdo cultural, a fé

frequentemente se manifestava por meio de rituais performaticos, formulas orais,

3 Veremos mais sobre as consequéncias de tais prdticas mais adiante.

4 A nocgdo de "ortodoxia” no cristianismo primitivo ndo nasce como uma verdade teoldgica
absoluta, mas como o resultado de disputas histéricas por autoridade. O que hoje se entende
como ortodoxia cristd foi, na verdade, apenas uma entre vdrias interpretacdes em disputa
nos séculos iniciais da fé cristd, e que ganhou predomindncia ndo por ser mais verdadeira,
mas por ter sido politicamente bem-sucedida em se alinhar as estruturas emergentes de poder
eclesidstico (Pagels, 1989b, p. 142-143). Assim, a ortodoxia foi construida em oposicdo a outras
formas de cristianismo, rotuladas posteriormente como heresias — muitas das quais possuiam
forte presenca feminina ou ofereciam leituras alternativas da autoridade espiritual.

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



_AnnaF. A. Figueiredo
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES

MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

objetos simbdlicos e gestos que visavam provocar transformacgao, protecéo ou éxtase
espiritual.

O termo magia (uayeia), por sua vez, tem origem no persa magos —
designagao de uma casta sacerdotal especializada na arte da adivinhagao, na leitura
de sonhos e na astrologia, conforme os preceitos da tradicdo zoroastriana. Como
observa Naomi Janowitz (2002, p. 10), esses especialistas eram respeitados por sua
sabedoria e, em muitas ocasifes, atuavam como conselheiros de lideres militares e
politicos. Na era greco-romana, o termo magos ampliou seus sentidos e passou a
circular com distintas conotagdes. Em alguns contextos, preservava sua associagao
original com sacerdotes das religides de mistério®. Em outros, ganhava um carater
depreciativo, sendo associado a figura do trapaceiro ou do feiticeiro enganador
(Janowitz, 2002, p. 9).

A separacao entre magia e religido, era fluida. Para muitos, a magia consistia
em praticas voltadas a manipulagdo do divino com objetivos pessoais, enquanto a
religido seria caracterizada por sua legitimidade publica e por ser, supostamente,
isenta de interesses individuais (Pollard, 2014, p. 185). No contexto romano, rituais
conduzidos em espacos sagrados oficiais, como templos, gozavam de
reconhecimento e status religioso, ao passo que agdes misticas realizadas em esferas
privadas, longe da supervisao institucional, podiam ser enquadradas como praticas
magicas e, portanto, condenadas (Meggitt, 2013, p. 183-185). Dessa forma, o que
definia se um ato pertencia ao dominio do sagrado ou n&o, nao era seu conteudo em
si, mas o0 modo como era percebido em relagdo a ordem publica e ao controle social
(Prieto, 2007, p. 90).

Essa interpretacao peculiar da magia contribuiu diretamente para a posterior
perseguicao de mulheres que, por dominarem saberes astroldgicos e botanicos, bem

como pela confecgdo de pogbes, passaram a ser chamadas de pharmakis®

5 Asreligides de mistério — ou cultos de mistério — foram sistemas religiosos inicidticos praticados
na Antiguidade, especialmente entre os gregos e romanos, com influéncias egipcias, persas
e do Oriente préximo. Eram chamadas “de mistério” (mystéria) porque seus ritos, doutrinas e
simbolos eram reservados exclusivamente aos iniciados, e o conteldo das cerimbnias era
mantido em segredo sob pena de punicdo divina ou social. Para discussdes mais detalhadas
sobre cultos de mistério, ver “Cultos de Mistério: Dionisio e as origens ocultas do cristianismo”
(Junior, 2017).

6 Os preparos feitos pelas curandeiras — como pocdes, remédios, unguentos, toda e qualquer
substancia utilizada afim de alterar o estado de um corpo — era chamado de pharmakon. Um
termo genérico para medicamento. Algumas dessas substéncias podiam extrapolar o campo

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



_AnnaF. A. Figueiredo
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES

MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

(feiticeiras). O uso de plantas — muitas vezes toxicas — fez com que fossem associadas
as chamadas “ervas das bruxas” e vistas como “portadoras de morte”. Essa reputagao
levou a acusagdes de envenenamento e de que preparavam “filtros amaldicoados”,
além de alegagdes de que usavam “venenos soporiferos naturais” para induzir o sono
em outras pessoas, 0 que supostamente facilitava a realizagdo de atos maléficos — de
acordo com seus opositores (Valentini, 2010, p. 101).

Além das pog¢des com finalidades curativas e magicas, essas mulheres
também eram conhecidas por confeccionar amuletos de protecdo, frequentemente
gravados com nomes de divindades, que eram vendidos para uso junto ao corpo do
portador (Kalleres, 2014, p. 224). Algumas curandeiras se destacavam pelo uso ritual
da saliva, considerada poderosa contra o mau-olhado (baskania), além de aplicarem
toques, fumigagdes e outros gestos terapéuticos como parte de suas técnicas de cura
(Kalleres, 2014, p. 224-225).

Apesar da presenga ativa e reconhecida dessas mulheres na vida cotidiana,
a crenca em seus poderes — especialmente entre outras mulheres — era
frequentemente motivo de escarnio por parte dos homens. Como aponta Dayna S.
Kalleres, autores do final do periodo helenistico e do inicio do Império Romano
demonstravam um desprezo sistematico pelo que classificavam como “credulidade
feminina”, vista como uma ameacga a ordem doméstica e a racionalidade masculina.
Essa suposta ingenuidade permitia, segundo esses autores, a entrada de
praecantrices — cantoras de encantamentos — e outras praticantes de magia no
espaco privado do lar (Kalleres, 2014, p. 225).

Esse imaginario aparece em textos literarios como a comédia Miles Gloriosus,
de Plauto. Nos versos 690 a 695, o personagem Pirgopolinices ridiculariza os pedidos
da esposa — retratada como tola e gastadora — ao narrar com ironia os gastos

domésticos com doces, presentes e servigos de adivinhas e feiticeiras:

fisico, terapéutico, e alcancar o estado psiquico. Nesse contexto, ndo demorou para que o
senfido do termo fosse alterado, de forma que ganhasse conotacoes pejorativas. A partir de
entdo, passa-se a utilizar o termo pharmaka (terminologia particular dos filtros ou drogas) para
se referir a qualquer coisa que perturbaria os espiritos ou tivesse intencdo mortal. Como
observa Christine Prieto, na Antiguidade, ndo havia uma separacdo rigida entre ciéncia e
magia, o que fazia com que muitos conhecimentos médicos fossem interpretados como
saberes extranaturais — e, portanto, demoniacos (2007, p. 91). A pharmakis (a forma masculina
seria pharmakos), mulher que dominava o uso dessas substé@ncias — equivalente d&
farmacéutica ou curandeira — passou a ser percebida ndo como alguém que cura, mas como
uma envenenadora, uma preparadora de filtros mdagicos e, por extensdo, uma feiticeira.

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



_AnnaF. A. Figueiredo
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES

MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

por favor, querido marido, me dé um pouco de dinheiro, mamae precisa de
um presentinho. Me dé dinheiro para comprar doces; me dé dinheiro para dar
no proximo domingo as praecantrici, coniectrici, hariolae atque haruspicae.
Se eu nao tiver dinheiro, vou enfurecer a senhora que 1é o futuro pelas minhas
sobrancelhas (Plauto, Miles Gloriosus, 690-695, traducao prépria).

As adivinhas frequentemente recorriam a uma combinagdo de saberes e
praticas para atingir estados alterados de consciéncia que facilitassem o acesso ao
divino. Entre os métodos utilizados estavam a ingestdo de pogdes preparadas com
ervas especificas, o uso de perfumes e unguentos, a privagdo de sono, bem como
jejuns prolongados, dancas ritualisticas e meditagcao (Luck, 2006, p. 473-484). Tais
praticas visavam induzir o transe necessario para receber mensagens de ordem
espiritual ou profética.

Como exemplifica Georg Luck, a Pythia (pitonisa) em Delfos -
tradicionalmente conhecida como sacerdotisa de Apolo — originalmente nao estava
vinculada a esse culto, mas sim a um sistema oracular mais antigo, ligado a deusa
conhecida como Grande Mae. Segundo as crengas arcaicas, essa deusa possuia o
conhecimento do futuro e era ela quem concedia a profetisa o enthousiasmos (éxtase
divino). As visdes e a linguagem incompreensivel que emergiam desse estado faziam
parte da revelacdo sagrada, e ndo eram lidas pelos crentes como desordem ou
loucura, mas como sinal de contato legitimo com o transcendente (Luck, 2006, p. 37-
38).

Além do transe induzido por praticas corporais e substancias, as adivinhas
também empregavam diversas técnicas instrumentais para acessar pressagios e
realizar previsdes. Uma das formas mais comuns era a divinagao por objetos, como o
langamento ritual de favas ou gréos-de-bico, cuja disposicédo era interpretada
simbolicamente (Valentini, 2010, p. 45). Outras técnicas envolviam elementos visuais
e liquidos, como a hidromancia — leitura da agua — e a catoptromancia, que utilizava
espelhos para revelar segredos ocultos ou eventos futuros. Em muitas dessas
praticas, a presenga de um médium — frequentemente um menino em transe — era
fundamental para a recepgao da mensagem profética (Luck, 2006, p. 82).

Algumas mulheres atuavam como mediadoras entre o mundo dos vivos e dos
mortos, invocando espiritos ancestrais com finalidades que iam da orientacao

espiritual a cura ou revelacdo de verdades ocultas — pratica conhecida como

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



_AnnaF. A. Figueiredo
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES

MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

necromancia (nekromanteia). Os rituais necromanticos serviam a diversos propésitos,
entre eles: prever o futuro (como o desfecho de batalhas ou a ascensdo de
imperadores); esclarecer eventos passados, como mortes repentinas; recuperar
objetos perdidos ou roubados; resolver disputas ou causar dano a inimigos; obter
conhecimento secreto; influenciar decisdes juridicas e politicas; lancgar feiticos
amorosos; ou ainda pacificar espiritos inquietos que perturbavam o mundo dos vivos
(Luck, 2006, p. 210-263; Faraone, 2001, p. 49).

Durante os rituais de necromancia, era comum a invocagao de divindades
ligadas aos cultos de mistério greco-romanos, como Hades, Perséfone, Hécate (Trivia
ou Diana), Erebo, Caos, Tisifone (uma das Furias), as Parcas e Caronte. Também
eram frequentemente invocadas divindades de outras tradi¢des, como as egipcias e
semitas, entre elas Ereschigal, Thoth, Anubis e Osiris (Ogden, 2002, p. 250).

Esses rituais, muitas vezes realizados a noite e em locais subterraneos ou
cavernosos, envolviam elementos considerados liminares e impuros — como
cadaveres, ossos e fluidos corporais. Por esse motivo, seus praticantes passaram a
ser associados a forgcas obscuras e acusados de manter vinculos com espiritos
malignos ou entidades demoniacas, tornando-se alvo de perseguicdo social e
condenacao moral, especialmente a medida que a influéncia cristd se consolidava
(Ogden, 2002, p. 116; 179-202).

A logica de perseguigéo, inicialmente direcionada as necromantes — pratica
considerada “abominavel” e “repugnante” por pensadores como Platdo e condenada
por diversas leis romanas’ (Luck, 2006, p. 211) — logo se expandiu para abranger
todas as mulheres que demonstravam algum tipo de saber considerado subversivo ou
sobrenatural. A relevancia e o prestigio que curandeiras e adivinhas haviam
conquistado na Antiguidade, gragas a seus conhecimentos que transitavam entre o
cuidado do corpo e a mediacdo com o transcendente, foram sendo gradualmente
suprimidos a medida que o cristianismo se consolidava como estrutura normativa da
fé e da moral no mundo romano.

Tais praticas passaram a ser reinterpretadas como expressdes de engano
demoniaco. O que antes era reverenciado como dom ou poder feminino tornou-se

indicio de perversidade e corrupgao moral. Inaugura-se, entdo, uma nova ldgica

7 Veremos alguns exemplos dessas leis mais adiante.

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



_AnnaF. A. Figueiredo
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES

MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

repressiva: a mulher que cura, que vé, que conhece — transforma-se na mulher que
ameaca. E nesse cenario que encontramos a figura da feiticeira, alvo constante da
perseguicado teoldgica, juridica e simbdlica promovida pela ortodoxia cristd em

formacéo.

DO SAGRADO AO PECADO: O CRISTIANISMO E A REPRESSAO AOS SABERES
FEMININOS

A medida que a fé crista se institucionalizava, formulando dogmas, preceitos
e normas liturgicas, também se consolidava uma lideranga hierarquica preocupada
em definir os limites da ortodoxia. Nesse processo, expressdes religiosas populares,
tradicdes locais e praticas espirituais que ndo se alinhavam as diretrizes estabelecidas
pelos lideres da Igreja passaram a ser fortemente combatidas. O discurso cristdo
passou a condenar sistematicamente costumes associados a magia, a adivinhagao e
ao culto das divindades n&o-cristas.

Essa condenacgdo foi especialmente severa quando dirigida as mulheres
identificadas como feiticeiras, cuja atuagao espiritual era vista como dupla ameaca:
por um lado, contrariavam os dogmas de uma fé em estruturagdo; por outro,
encarnavam a desordem moral segundo um imaginario patriarcal que ja as associava
ao engano, a tentacdo e ao pecado. Dessa forma, a intolerancia religiosa, unida a
visdo sobre o feminino herdada de tradigbes antigas® fez com que os saberes
femininos, antes reverenciados, fossem demonizados e perseguidos em nome da

salvacao da alma e da pureza da fé.

8 Filésofos da Antiguidade, como Aristételes e Platdo, foram amplamente citados — tanto na
filosofia quanto na teologia cristd posterior — para legitimar discursos de inferiorizacdo e
repressdo da mulher, especialmente da figura da feiticeira. Aristételes atribuia as mulheres
uma suposta “habituacdo ao veneno” e até mesmo a capacidade de envenenar pelo olhar
durante o periodo menstrual, relacionando-as a “admirdveis segredos de magia” (Thomasset,
1990, p. 92). Sua conhecida afimacdo de que a mulher seria um “macho falhado”,
biologicamente incompleto, e dotada de uma *“fraqueza constifutiva” teve profundo
impacto nas concepcdes sociais e politicas que marcaram a Antiguidade Tardia e se
estenderam até a Idade Média (Dalarun, 1990, p. 56). Platdo, por sua vez, embora menos
misdgino em certos aspectos, também sustentava a desigualdade entre os sexos. Em O
Banguete, contribuiu para o discurso de subordinacdo feminina ao afirmar que as mulheres
ndo possuiam a mesma natureza que os homens, reforcando sua posicdo secunddria no
cosmos e na estrutura social (Pomeroy, 1995, p. 88).

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



_AnnaF. A. Figueiredo
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES

MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

A visao dos Pais da Igreja® a respeito da mulher foi influenciada pela narrativa
da Criagdo e da Queda do homem'° na narrativa biblica, levando a construgédo da
figura feminina como o “segundo sexo”, inferior e desfavoravel. A leitura patristica
desta narrativa atribuiu a Eva o papel central na Queda da humanidade. Ambrésio de
Mildo, por exemplo, afirmou que “a mulher é que foi a autora da falta para o homem,
nao o homem para a mulher” (PL 14, col. 303). Jacques Dalarun observa que, na visao
dos Pais da Igreja, enquanto a serpente do Eden foi identificada como o Diabo, a
mulher coube o papel de tentadora (1990, p. 35).

Tertuliano, em sua obra De cultu feminarum (A Moda Feminina), foi ainda mais
contundente ao afirmar que a culpa de Eva recaia sobre todas as mulheres,
responsabilizando-as coletivamente pela Queda. Em seu texto, adverte: “Nao sabes
tu, que és Eva também?”, instaurando a ideia de que a mulher seria a “porta do diabo”
por ter seduzido o homem, imagem de Deus. Essa interpretacdo associava a
feminilidade ndo apenas ao erro, mas ao perigo, justificando sua dominagao. Ao

comentar sobre a relagdo de Eva com as mulheres, o autor afirmou que:

neste mundo, é agora executada a sentenga divina contra esse teu sexo: é
necessario que resistas também & condicdo de acusada. Es tu a porta do
diabo, és tu que quebraste o sigilo da genealogia, és tu a primeira que
transgrediu a lei divina, estas a circundar aqueles que o diabo ndo conseguiu
iludir; tu, de maneira tao facil, aniquilas o homem, imagem de Deus; por isso
que tens merecido tudo que é a morte, também o filho de Deus teve de
morrer: € estd agora em espirito e coberto de ornamentos a tua tunica de
pele? (Tertuliano, De cultu feminarum, 1, 1.2).

9 A expressdo “Pais da Igreja” refere-se aos tedlogos e lideres eclesidsticos dos primeiros
séculos do cristianismo (aproximadamente entre os séculos Il e V) que tiveram papel central
na formulacdo doutrindria e consolidacdo da ortodoxia cristd. Esses autores — como Tertuliano,
Irineu de Lyon, Origenes, Atandsio, Agostinho, entre outros — escreveram tratados, sermoes e
comentdrios biblicos que influenciaram profundamente a definicGo do que seria considerado
o ensinamento legitimo da fé cristd. A autoridade dos Patres Ecclesiae foi gradualmente
reconhecida como normativa, e seus escritos tornaram-se referéncia para a teologia oficial
da Igreja, especialmente no processo de repressdo a visdes dissidentes, prdticas populares e
a presenca feminina em papéis espirituais autdnomos.

10A “queda” da humanidade refere-se a narrativa biblica do Génesis (Gn 3), na qual Addo e
Eva, os primeiros seres humanos, de acordo com a histéria, desobedecem & ordem divina ao
comer do fruto da Arvore do Conhecimento do Bem e do Mal. Esse ato & interpretado, na
fradicdo cristd, como o momento em que o pecado entrou no mundo, rompendo a harmonia
original entre Deus e a humanidade. A teologia cristd dos pais da Igreja, especialmente a
agostiniana, interpreta essa desobediéncia como a origem do pecado original, herdado por
todos os seres humanos. A mulher, por ter sido a primeira a ceder d tentacdo na narrativa,
passou a ser vista por muitos autores eclesidsticos, como a responsdvel pela corrupcdo da
criacdo e pela fragilidade moral da humanidade (Pagels, 1989a, p. 141-143).

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



_AnnaF. A. Figueiredo
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES

MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

Alinhado ao discurso dos demais Pais da Igreja, que condenavam as tradi¢des
das religides de mistério, Agostinho via as praticas magicas — que ele reunia sob o
termo superstitio — como formas de pacto com demoénios. Para ele, a superstitio
englobava tanto o culto a criaturas como se fossem Deus quanto a consulta ou alianga
com demoénios por meio de rituais, simbolos e acordos ocultos. Em sua obra A
Doutrina Crista, ele catalogou uma série de praticas proibidas, como livros de
pressagios, simbolos magicos, encantamentos, amuletos, astrologia, adivinhacdes
baseadas em espasmos corporais e até habitos supersticiosos do cotidiano
(Agostinho, 2002, p. 53-58).

Contudo, ele ndo negava a eficacia desses atos, mas atribuia seus efeitos a
demobnios enganadores, cuja atuagao era permitida por Deus para punir a vaidade e

a curiosidade dos homens. Agostinho escreveu que:

[...Jos homens cupidos de experiéncias mas venham a ser abandonados ao
escarnio e ao ludibrio, como merece sua vontade: escarnecem deles e os
enganam os anjos prevaricadores, aos quais, conforme uma grandiosa ordem
das coisas, foi entregue, por leis providenciais, esta parte mais baixa do
universo. E pelos seus escarnios e enganos, acontece que neste plano de
adivinhagdes supersticiosas e perniciosas os astrélogos anunciem muitos
eventos passados e futuros, os quais se realizam, como eles dizem. S&o fatos
que se desenrolam segundo as observagdes deles, tornando-os convencidos
e levando-os a se entregarem com mais paixao as pesquisas, para se
envolverem cada vez mais pelos lagos de pernicioso erro[...] (Agostinho,
2002, p. 55).

Em A Cidade de Deus, ele também critica duramente a teurgia — pratica que
consistia em evocar poderes sobrenaturais, supostamente divinos, para realizar
milagres ou obter revelagdes. Ao mencionar o fildsofo neoplaténico Porfirio, que se
dedicou a essas artes, Agostinho adverte que mesmo homens eruditos podem cair
em “artes ilicitas” para satisfazer a curiosidade humana. Para ele, tais manifestagdes
nao provém de Deus, mas séo “ficcbes de demébnios enganadores” destinadas a
enredar almas ingénuas e sedentas de poder (Agostinho, 2023).

Jodo Cris6stomo era ainda mais severo e referia-se as curandeiras com
termos pejorativos, chamando-as de “velhas bébadas, tolas, vindas do submundo
urbano”, que ofereciam “encantamentos de cura para bebés doentes que eram
cuidados por amas dentro dos lares, que desesperadamente afixavam amuletos
protetores nos bragos dos pequenos” (Joao Criséstomo, 2014, p. 349-358; Kalleres,

2014, p. 221-222). Segundo ele, prostitutas também recorriam a “magia erética” para

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



_AnnaF. A. Figueiredo
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES

MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

seduzir maridos antes fiéis, desestabilizando lares cristdos e destruindo familias
(Kalleres, 2014, p. 222). Em seus sermdes e escritos, Criséstomo utilizava de
esteredtipos para retratar as praticantes de magia como ameagas demoniacas a
salvacdo, reforcando uma oposigcdo simbodlica entre os “perigos magicos” e a
vulnerabilidade moral do lar cristao.

Nesse cenario, mesmo rituais aparentemente inofensivos — como amuletos ou
encantamentos realizados em nome de Deus ou de Jesus — eram condenados como
idolatria. Para Crisdstomo, apenas o simbolo da cruz possuia autoridade verdadeira
para repelir as forcas demoniacas (Silva; Silva, 2021, p. 100). As mulheres que
produziam pogdes — sobretudo de natureza amorosa — eram acusadas de usar
“‘encantamentos, libacdes, filtros, pocdes e inumeras outras coisas” para “reter
amantes”, “invocar o Diabo” ou mesmo “realizar encantamentos aos mortos contra as
esposas de seus clientes” (Kalleres, 2015, p. 70-71).

Aquelas que demonstravam algum conhecimento magico eram percebidas
como uma ameaca a familia crista, pois usavam “magia erética para seduzir maridos
outrora obedientes em infidelidades apaixonadas que destruiam familias cristas”
(Kalleres, 2015, p. 72). Ao longo desse processo, a figura da feiticeira foi se
consolidando como inimiga da moral cristd e da estabilidade familiar. A soma da
tradicdo filosofica greco-romana — que considerava a mulher como inferior e
moralmente instavel — e a repressao promovida pelos lideres cristdos contra praticas
magicas, especialmente as protagonizadas por mulheres, resultou na instauracéo de
uma imagem feminina associada a sedugao, a ruina e a ameaca espiritual.

O préprio corpo feminino passou a ser compreendido como instrumento de
pecado, fonte de tentacdo e desordem moral para os homens, que seriam facilmente
seduzidos e desviados por sua presenca. As mulheres eram descritas como
“sedutoras, conhecedoras de feiticos e manipuladoras”, e, por isso, deveriam ser
evitadas pelos homens cristdos (Mattos; Nogueira, 2020, p. 45).

Com a crescente consolidacdo da ortodoxia cristd, a Igreja buscou
monopolizar o sagrado, deslegitimando a autoridade espiritual de tradicdes
concorrentes, como as praticas das religides de mistério e judaicas. O poder de
interagir com entidades sobrenaturais foi gradativamente retirado de mulheres e de

lideres religiosos nao-cristaos, e transferido para o interior da Igreja, onde o sinal da

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



_AnnaF. A. Figueiredo
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES

MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

cruz passou a ser apresentado como o unico “signo redentor” (Silva; Silva, 2021, p.
101-102).

Nesse processo de monopolizacdo do espiritual, as divindades
tradicionalmente associadas a magia, ao feminino e aos saberes ancestrais cultivados
pelas mulheres foram reclassificadas como demoénios pelos Pais da Igreja — uma
estratégia teoldgica que visava suprimir os poderes simbdlicos rivais e enfraquecer a

legitimidade dos cultos nao-cristos.

QUANDO DEUSAS VIRAM DEMONIOS: O APAGAMENTO DAS DIVINDADES
NAO-CRISTAS

Os comentarios dos lideres cristdos contra as mulheres ligadas a magia n&o
se limitaram as figuras humanas. Eles também operaram de forma simbdlica,
atingindo antigas divindades — sobretudo as femininas — que, por séculos, haviam sido
reverenciadas como guardias do nascimento, da cura, do conhecimento e dos ritos de
passagem. Poténcias divinas antes cultuadas por sua sabedoria, cuidado e forga
passaram a ser associadas ao proibido, classificadas como demoénios, e tiveram seus
templos e imagens destruidos, como evidencia um santuario encontrado na regidao de
Cumas, onde estatuas de divindades como Vénus e Anubis — do culto egipcio — foram
mutiladas. Paolo Caputo descreve que a estatua romana de Anubis, assim como
outras trés imagens encontradas no local, foi “decapitada, perdeu parte do rosto, o
braco esquerdo e a méo direita”, enquanto “as outras duas estatuetas representando
Harpocrates-Hérus também foram completamente destruidas e obliteradas” (Caputo,
2009, p. 247). Segundo ele, essa destruigdo provavelmente foi realizada por cristdos,
ap6s o Edito de Constantino (313) ou o Edito de Teodésio (392), em um contexto de
repressao crescente aos cultos pagaos, como testemunha também a destruicao do
Serapeu de Alexandria, em 391.

Divindades cténicas como Perséfone, Hades e, sobretudo, Hécate'' —

padroeira dos feiticeiros e considerada a divindade de todos aqueles que tinham a

11 Haviam dois tipos de representacdo da deusa: Hécate e a Hécate Trivia. A Hécate Trivia,
“a das trés faces”, opunha-se & versdo de uma sé face por vezes associada a Artemis, sendo
representada como uma divindade infernal, habitante das encruzihadas, onde eram
erguidas suas estdtuas. Tal como se fazia com os mortos, a ela eram oferecidos pdes e bolos
de mel; seus animais favoritos, os cdes, também lhe eram imolados em rituais. De acordo com
a crenca, mde de Circe e de Medeia, Hécate havia ensinado d humanidade as artes

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



_AnnaF. A. Figueiredo
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES

MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

magia como oficio — foram alvos centrais do processo de demonizagdo promovido
pela ortodoxia cristd emergente. Essas figuras passaram a ser associadas aos
daimones'?, dentro de uma nova légica dicotdmica entre bem e mal, que se
consolidava a medida que o cristianismo se expandia e se tornava religido oficial do
Império. Nesse cenario teoldgico-moral, qualquer individuo que prestasse culto a tais
divindades era considerado pecador, praticante de idolatria e passivel de condenagao
(Luck, 2006, p. 276).

Como observam Gilvan e Erica da Silva, esse sistema classificatério precisou
acomodar uma variedade de divindades, espiritos e potestades numa espécie de
sintese teoldgica, o que possibilitou o surgimento da demonologia — um campo
sistematico de compreensdo da natureza e dos atributos de todos os espiritos
(pneumata): seres considerados inferiores quando comparados a divindade suprema
e onipotente dos cristaos (Silva; Silva, 2021, p. 92).

Agostinho, ao desenvolver o pensamento do filésofo judeu helenizado Filon
de Alexandria, aprofundou a nogdo de que haveria espiritos bons e maus. Ele
sustentava que Deus, por ser inacessivel a compreensao humana, comunicava-se por
meio de mensageiros celestes — os anjos (Berardino, 2002, p. 390). Ja no século llI,
o filésofo neoplaténico Porfirio — anteriormente mencionado — consolidou essa
distingdo ao separar os anjos, concebidos como entidades superiores e benéficas,
dos demonios, definidos como seres inferiores e maléficos.

Origenes, ao responder diretamente ao tratado A Verdadeira Palavra (Logos
Aléthés), do fildsofo Celso — obra critica ao cristianismo emergente —, rejeita o culto
as divindades greco-romanas, como Atena, por considera-las incompativeis com a
busca da “verdade e da piedade auténtica diante do Criador” (Origenes, 2004, p. 379-

380). Em sua refutacdo, Origenes afirma que as divindades n&o-cristds ndo passam

magicae. Seu culto era amplamente difundido no Império, sendo frequentemente invocada
em ritos de magia e adivinhag¢do (Silva; Silva, 2021, p. 91).

12 Os daimones j& faziam parte do imagindrio religioso antigo desde Homero, sendo que, em
Hesiodo, passaram a ser associados aos mortos. No entanto, segundo a visdo platdénica
expressa em O Banquete (202-203), o daimon ndo era uma entidade maligna, como viria a
ser interpretado posteriormente pela tradigdo cristd sob forte influéncia da demonologia
judaica (Silva; Silva, 2021, p. 92). Para Platdo, os daimones eram seres intermedidrios entre os
homens e os deuses, responsdveis por transmitir mensagens divinas, revelar pressdgios e
mediar saberes mdagicos. Desempenhavam, portanto, uma funcdo positiva e fundamental no
universo religioso da Antiguidade, especialmente nos contextos da adivinhagdo, dos ordculos
e da filosofia espiritual.

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES

7'. 3 Anna F. A. Figueiredo
o) H- MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

de demdnios invocados pelos homens. Ao criticar a confusdo de Celso entre anjos e

demonios, ele explica:

[...] Como se jamais tivesse lido nossas escrituras sagradas, Celso da a si
mesmo uma resposta que ele nos atribui: segundo o que afirmamos, os anjos
que descem de junto de Deus para fazer o bem aos homens sdo de uma
outra espécie, e, em nossa opinido, sdo deménios sem duvida. Celso n&o
percebe que o nome “demdnios” ndo € um termo indiferente como o nome
‘homens”, entre os quais existem bons e maus, nem um termo nobre como
“deuses”, que nao é aplicado aos deménios maus, as estatuas, aos animais,
mas é dado por aqueles que sao instruidos sobre as coisas divinas aos seres
verdadeiramente divinos e felizes. O nome “demdnios” sempre € aplicado a
estes poderes maus que, separados do corpo grosseiro, seduzem e
atormentam os homens e os rebaixam as coisas deste mundo longe de Deus
e das realidades celestes [...] (Origenes, 2004, p. 220).

Essa distingdo entre “anjos bons” e “demdnios maus” é fundamental para a
teologia crista patristica, pois fornece a base para a condenacgao das divindades nao-
cristds como for¢cas enganosas e inferiores, cuja atuagdo desvia os homens da
verdade revelada e da salvagao. No contexto da ascensao do cristianismo, os antigos
deuses do pantedo greco-romano passaram a ser reinterpretados como deménios
subordinados a Satanas, o “principe deste mundo”, sendo responsabilizados por
doencas, calamidades e desordens sociais (Silva; Silva, 2021, p. 92). Acreditava-se,
no entanto, que a eficacia desses ataques malignos podia ser neutralizada pela agao
dos anjos protetores — crenga que se consolidou especialmente com o
desenvolvimento da teologia patristica.

Nesse cenario, a invocagao de deusas associadas a magia foi severamente
condenada pelos lideres cristdos, que, por meio de seus discursos teoldgicos,
argumentavam que os saberes magicos ndo passavam de invengdes ensinadas a
humanidade por espiritos malignos. Os supostos milagres realizados por feiticeiras e
magos seriam, portanto, obras de deménios — e ndo manifesta¢cdes do divino —,

operando ndo em nome de deuses, mas em alianga com o mal'3 (Luck, 2006, p. 459).

13 Na Ildade Média, um exemplo notdvel desse processo de demonizacdo de antigas
divindades ligadas aos cultos de mistério € o caso do deus celta com chifres — possivelmente
associado, aos olhos dos romanos, ¢ figura de Pan — que foi transformado pelos padres cristdos
no protdtipo do Diabo: com chifres, cascos fendidos, garras e aparéncia peluda (Luck, 2006,
p. 37). Essa transfiguracdo simbdlica também se expressa na consolidagcdo da figura do Diabo
como uma entidade Unica, masculina e centralizadora, em contraste com a multiplicidade
de demédnios que povoavam o imagindrio medieval e renascentista. De acordo com Silvia
Federici, essa figura unificada do Diabo substituiu antigas poténcias femininas como Diana,
Hera e a Senhora do Jogo - divindades ou espiritos cultuados principalmente por mulheres —

36 Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



_AnnaF. A. Figueiredo
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES

MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

Tal associagao entre praticas magicas e influéncia demoniaca contribuiu
fortemente para a intensificagao da perseguig¢ao aos praticantes de magia no contexto
do Império Romano cristianizado a partir de Constantino, no século IV. Até entdo, a
legislagdo romana se concentrava na repressdo de magias consideradas maleficia —
isto €, aquelas voltadas a causar dano, controlar vontades, provocar doengas ou
interferir em afetos por meio de encantamentos. Com a ascenséo do cristianismo
como religido oficial, qualquer pratica identificada como “magica” passou a ser
condenada, independentemente de seu fim especifico. A repressdo adquiriu
contornos teoldgicos, e as puni¢gdes tornaram-se mais severas e ideologicamente

carregadas, expressando a nova moralidade imposta pela ortodoxia cristd emergente.

PERSEGUICAO INSTITUCIONALIZADA: O DISCURSO CRISTAO CONTRA
MAGIA NAS LEIS ROMANAS

As Doze Tabuas — leis do periodo da Republica', (451-450 aEC) — contém a
legislacdo mais antiga relacionada a magia. Apesar das controvérsias sobre sua
interpretacdo, os preceitos referiam-se a praticas de malum carmen, isto &, “feiticos
nocivos”. Plinio, o Velho (c. 23-79 EC) escreveu que malum carmen originalmente
designava encantamentos ou férmulas magicas, mas o termo acabou abrangendo
também calunias e maldigdes com linguagem ofensiva (Graf, 1997, p. 42). A lei
igualmente visava danos a propriedade, como a transferéncia de colheitas de um
campo para outro por meio de magicae artes'® — pratica mencionada por Derek Collins
(2009, p. 210-211).

cujos ritos foram gradualmente apagados ou reinterpretados sob a ética da heresia e da
idolatria. A figura demoniaca, que antes era subordinada a feiticeira, assume agora o papel
de senhor e dominador: o Diabo torna-se o arquétipo do marido ou mestre, e a mulher, sua
serva. Nesse novo imagindrio teoldgico e judicial, a feiticeira ndo comanda mais as forcas
ocultas — ela se submete a elas (Federici, 2017, p. 336-337).

14 Além das Doze Tdbuas, temos também a Lex Cornelia de sicariis et veneficis (81 a.C.),
promulgada por Sila, que visava inicialmente a assassinos (sicarius) e envenenadores
(veneficus). No entanto, devido & ambiguidade do termo venenum (veneno/substéncia
mdgica), o escopo da Lex Cornelia foi gradualmente ampliado para incluir uma variedade
de atividades mdgicas. Este estatuto tornou-se a base para todos os processos subsequentes
de magia no direito romano (Collins, 2009, p. 214-215).

15 Ao escrever sobre As Doze Tdbuas, Derek Collins comenta que Sérvio, gramdtico ativo no
final do século IV d.C., em seu comentdrio & oitava Ecloga de Virgilio - poema inspirado no
Idilio Il de Tedcrito, que narra a histéria de uma mulher apaixonada capazes, segundo a
narrativa, de transformar homens em lobos, invocar espiritos e operar a tal fransferéncia de
colheitas (Ecloga 8.99). Sérvio associa essa imagem poética a um interdito presente nas Doze
Tdbuas: ne pellicere alienas segetes (“ndo atraias a plantacdo de outra pessoa”). Conforme

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



3 _AnnaF. A. Figueiredo
7'. ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES
H- MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

Ao analisar as Doze Tabuas, Collins observa que autores como Agostinho e
Cicero relacionaram o preceito que proibia “atrair” (pellicere) a plantagdo alheia ao
mesmo verso da oitava Ecloga de Virgilio, interpretando-o como referéncia direta as
magicae artes. Esse alinhamento sugere que tal leitura era relativamente comum nos
séculos IV e V EC. O problema, destaca Collins, € que, para nés “observadores
externos”, fica claro que a expressao magicae artes nesse periodo ja carregava
implicagdes juridicas negativas muito especificas — inexistentes no século V akEC.,
quando foi redigida a legislagado das Doze Tabuas (2009, p. 210). Segundo o autor, as
préprias Tabuas ndo mencionavam o uso de ervas (herbae) ou drogas (veneno) para
a transferéncia de plantagdes, associagdo que deriva dessas interpretagdes tardias
(Collins, 2009, p. 211). Sendo assim, ndo se tratava de uma proibicdo genérica da
magia, mas da repressao aos efeitos concretos e nocivos que ela pudesse causar.

Mesmo no Império, ndo havia lei especifica contra magos, mas o Senado
intervinha quando praticas magicas vinham a publico nos tribunais (Prieto, 2007, p.

94). Como vimos anteriormente, a legislagdo romana sobre magia baseava-se mais

Collins, a mesma associacdo é feita por Agostinho e Cicero, o que sugere tratar-se de uma
leitura j& consolidada na Antiguidade Tardia (Collins, 2009, p. 210). Plinio, por sua vez, registra
formulacdo proxima (excantare segetem), termo pouco usual que remete d ideia de atrair ou
seduzir algo de um lugar para outro por meios invisiveis — neste caso, por encantamento. Assim,
embora nas Doze Tdbuas originais (século V a.C.) ndo haja mencgdo direta a ervas ou drogas,
o imagindrio juridico e literdrio dos séculos IV-V d.C. jd associava tais prdticas a feiticos
condendveis, refletindo a carga negativa e legalmente perigosa que a expressdo magicae
artes havia adquirido nesse periodo.

15 Os concilios, no contexto do cristianismo, eram assembleias formais de bispos e lideres
eclesidsticos convocadas para deliberar sobre questdes doutrindrias, disciplinares e
administrativas da Igreja. Essas reunides tinham cardter normativo, buscando estabelecer
interpretacdes oficiais das Escrituras e uniformizar prdaticas de fé. O Concilio de Niceia,
realizado em 325 EC por convocacdo do imperador Constantino |, foi o primeiro concilio
ecuménico da histéria cristd. Entre suas decisdes mais significativas, esteve a formulacdo do
gue recorre d magia para trazer de volta o amante Dafnis — observa que a pratica descrita
de "tfransferir o frigo plantado para o campo de outra pessoa” se redlizaria por meio de
magicae artes. No texto virgiliano, a protagonista utiliza ervas (herbae) e drogas (veneno)
vindas de Ponto, na Asia, capazes, segundo a narrativa, de transformar homens em lobos,
invocar espiritos e operar a tal transferéncia de colheitas (Ecloga 8.99). Sérvio associa essa
imagem poética a um interdito presente nas Doze Tdbuas: ne pellicere alienas segetes (“ndo
atraias a plantacdo de outra pessoa”). Conforme Collins, a mesma associacdo é feita por
Agostinho e Cicero, o que sugere tfratar-se de uma leitura j& consolidada na Antiguidade
Tardia (Collins, 2009, p. 210). Plinio, por sua vez, registra formulacdo préxima (excantare
segetem), termo pouco usual que remete 4 ideia de atrair ou seduzir algo de um lugar para
outro por meios invisiveis — neste caso, por encantamento. Assim, embora nas Doze Tdbuas
originais (século V a.C.) ndo haja mencdo direta a ervas ou drogas, o imagindrio juridico e
literdrio dos séculos IV-V d.C. j& associava tais prdticas a feiticos condendveis, refletindo a
carga negativa e legalmente perigosa que a expressdo magicae artes havia adquirido nesse
periodo.

38 Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



_AnnaF. A. Figueiredo
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES

MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

na andlise da finalidade dos rituais do que em sua natureza intrinseca: se fossem
realizados visando ao bem comum ou trazendo algum beneficio, eram tolerados; se,
ao contrario, fossem considerados nocivos — sobretudo de cunho erético ou fatal —,
eram condenados pelo Estado (Prieto, 2007, p. 90-93).

Contudo, a situagcdo muda drasticamente com a conversao do imperador
Constantino I, por volta de 313 EC. A partir desse momento, o cristianismo passa a
ser unificado e, em 325 EC, no Concilio de Niceia'®, torna-se religido oficial do Império
(Pagels, 1989, p. 3-4). No governo de Teododsio |, as religides de mistério sdo proibidas
e seus templos fechados (Prieto, 2007, p. 60), inaugurando uma era de imposigao da
doutrina crista sobre a vida social e religiosa.

Como vimos, a legislagdo romana ja previa punigdes contra praticas magicas
e adivinhacao consideradas nocivas ou subversivas ao Estado, como a Lex Cornelia
de Sicariis et Veneficis, que criminalizava envenenadores — termo muitas vezes
aplicado também aos “praticantes de magia”. Contudo, no reinado de Constancio Il
(meados do século V), filho de Constantino |, essas penalidades foram agravadas,
com o veneficium sendo enquadrado como maleficium (ato deliberado de causar
dano). Editos e leis passaram a proibir praticas religiosas néo-cristas, incluindo rituais
de mistério, sob pena de morte. (Silva; Silva, 2021, p. 93).

As leis contra a magia, originalmente promulgadas por imperadores como
Constantino e Constancio Il, foram posteriormente compiladas e sistematizadas sob

Teoddsio Il no Codex Theodosianus e nas Novellae'”, reunindo decretos emitidos

16 Os concilios, no contexto do cristianismo, eram assembleias formais de bispos e lideres
eclesidsticos convocadas para deliberar sobre questdes doutrindrias, disciplinares e
administrativas da Igreja. Essas reunides tinham cardter normativo, buscando estabelecer
interpretacdes oficiais das Escrituras e uniformizar prdaticas de fé. O Concilio de Niceia,
realizado em 325 EC por convocacdo do imperador Constantino |, foi o primeiro concilio
ecuménico da histdria cristd. Entre suas decisdes mais significativas, esteve a formulacdo do
Credo Niceno, que afirmava a divindade de Cristo contra as teses do arianismo, e a definicdo
de diretrizes para a unificacdo litdrgica, incluindo a data da Pdscoa. O evento marcou um
passo decisivo na institucionalizacdo da ortodoxia cristd e na aproximacdo entre o poder
imperial e a autoridade eclesidstica.

17O Codex Theodosianus, promulgado em 438 EC sob o imperador Teoddsio Il, € uma
compilacdo oficial de leis imperiais romanas vigentes desde Constantino | (313 EC) até o
préprio reinado de Teoddsio Il. Ele relne constituicdes, éditos e decretos que versam sobre
temas diversos — da administracdo e impostos a religido e punicdo da magia —sendo uma das
principais fontes para o estudo da politica cristianizadora do Império. As Novellae (ou Novellae
Constitutiones), por sua vez, consistem em leis posteriores & publicacdo do Cddigo, emitidas
para atualizar, esclarecer ou complementar disposicoes anteriores. Ambas as colecoes sdo
fundamentais para compreender a transicdo legal e cultural que consolidou o cristianismo
como religido oficial e suprimiu prdticas religiosas consideradas pagads.

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



_AnnaF. A. Figueiredo
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES

MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

desde o inicio do século IV. Essas normas n&o apenas proibiam reunides de hereges
— como passaram a ser chamados os nao-cristdos —, mas também ordenavam a
queima de seus livros e previam puni¢cdes severas, como exilio e execugao.

Um dos decretos de Constancio I, datado de 1° de dezembro de 346,
determinava que “os templos sejam imediatamente fechados em todas as cidades” e
que qualquer pessoa que realizasse sacrificios fosse “abatida pela espada vingadora”,
além de terem seus bens confiscados. Até mesmo governadores que negligenciassem
a aplicagao dessa “vinganga” seriam punidos (Pharr et al., 1952, p. 472).

Outra lei, de tom igualmente rigoroso, estabelecia que hereges flagrados
realizando “ritos supersticiosos” teriam seus bens confiscados e sofreriam “a pena
suprema”. As casas onde tais praticas ocorressem seriam anexadas ao fisco, salvo
se os donos denunciassem imediatamente os culpados. Além disso, ordenava-se a
busca e queima imediata de livros “nocivos”, sendo a ocultacdo dessas obras punida

com a morte, por equiparar o “infrator ao crime de magia” (Pharr et al., 1952, p. 456).

Todos aqueles que, de algum modo, manifestassem conhecimentos
passiveis de serem classificados como magicos — como as curandeiras,
intérpretes de sonhos e observadoras dos astros — passaram a ser
oficialmente descritos como “inimigos da raca humana”, sujeitos a tortura e a
morte. Um decreto imperial de 358 EC, dirigido ao prefeito pretoriano Touro,
determinava que qualquer feiticeiro, astrélogo, adivinho ou praticante de artes
semelhantes, mesmo que ocupasse posicdo de prestigio junto a algum
governante ou ao César, ndo estaria imune a punicéo (Pharr et al., 1952, p.
238). Aqueles condenados seriam submetidos a tortura até receberem uma
execucgao considerada proporcional a gravidade de seu “crime”:

O mesmo Augusto a Touro, Prefeito Pretoriano. [...] Se, portanto, algum
feiticeiro ou pessoa contaminada pela magia, que pela tradigdo popular é
chamado de magico, adivinho, vidente, ou ainda adivinho, ou mesmo
astrologo, ou alguém que esconda alguma arte de adivinhagéo por meio da
interpretacdo de sonhos, ou que pratique qualquer arte semelhante, for
encontrado em Minha comitiva ou na do César, nao escapara da punigao e
da tortura sob a protegao de seu alto posto. Se for condenado por seu préprio
crime e, por meio de negacado, se opuser aqueles que o denunciam, sera
entregue ao cavalete de tortura, garras de ferro rasgarao seus flancos, e ele
sofrera punigéo digna de seu crime. Dado no terceiro dia antes das nonas de
julho, em Ariminum, no ano do consulado de Datiano e Cerealis — 5 de julho,
358; 357 (Pharr et al., 1952, p. 238, traducéo propria).

O que se percebe é que apods a oficializacao do Cristianismo como religido do
Império Romano, as leis contra a magia tornaram-se ndo apenas mais abrangentes,
mas também mais severas, refletindo e amplificando as definigdes teoldgicas
formuladas pelos lideres cristdos. Essa nova leitura, incorporada a legislagao imperial,

deu inicio a uma perseguicao mais sistematica, ainda que a erradicagao completa das

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



_AnnaF. A. Figueiredo
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES

MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

crengas e ritos magicos populares tenha se revelado um processo lento, irregular e
profundamente enraizado nas tensdes culturais da época.

A proibigdo dos saberes ancestrais, preservados e transmitidos no cotidiano
do Império — em grande parte por mulheres — foi mais do que uma simples estratégia
de afirmacgao da fé cristd em detrimento de outras tradi¢des religiosas. Tratou-se de
um ataque institucionalizado pelo Estado romano. O oficio e 0 modo de vida das
feiticeiras foram duramente ameacados, a ponto de sua propria existéncia se
converter em ato de resisténcia, necessario para que seus conhecimentos

continuassem a sobreviver.

CONSIDERAGOES FINAIS

A repressao aos saberes magicos femininos na Antiguidade Tardia nao foi um
processo aleatdério ou meramente moralista, mas uma estratégia discursiva e teologica
cuidadosamente construida para legitimar o cristianismo em detrimento de outras
tradi¢des religiosas. Em seu processo de consolidacdo, a ortodoxia cristd necessitava
de um “outro” que funcionasse como inimigo simbdlico, e o mago — ou, mais
especificamente, a mulher maga — cumpria esse papel com perfeicao, por lidar com
dimensdes extranaturais que a fé crista reivindicava como seu monopdlio legitimo.

No entanto, a perseguigéo a figura feminina transcendeu o campo da disputa
religiosa: estava profundamente enraizada na misoginia e no medo. Era fruto de uma
necessidade narcisista masculina de afirmar-se como apice da criagao, relegando as
mulheres a uma posicdo de subalternidade e submissdo. Essa inferiorizagao era
reforcada pela teologia patristica, que atribuiu as mulheres a culpa pela queda da
humanidade, deslocando para elas uma responsabilidade coletiva que, na pratica,
funcionava como justificativa para controlar seus corpos, sua sexualidade e,
sobretudo, seus saberes.

Essa légica nao se dissolveu com o fim da Antiguidade, mas se prolongou ao
longo de todo o medievo, assumindo contornos brutais na caga as bruxas. Milhares
de mulheres foram presas, torturadas e queimadas vivas apenas por serem mulheres
— e, portanto, suspeitas de carregar em si a semente do pecado e da magia —, mesmo

quando nao havia prova concreta de envolvimento com qualquer pratica mistica.

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



3 _AnnaF. A. Figueiredo
7'. ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES
H- MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

Contudo, a tentativa de erradicar os saberes ancestrais ndao obteve éxito
pleno. Eles sobreviveram nos segredos das casas, nas maos que cuidavam de partos,
nas ervas que curavam, nos sonhos que orientavam decisdes e nos rituais intimos
que protegiam vidas. Sobreviveram nas mulheres que, mesmo silenciadas,
mantiveram-se fiéis a sua esséncia de curandeiras, parteiras, conselheiras e guardias
de memorias. Essas mulheres, perseguidas e executadas, continuam vivas hoje na
heranga simbdlica e pratica de seus saberes — pois a poténcia feminina, enraizada na

terra e no corpo, nao pode ser destruida.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

AGOSTINHO. A Cidade de Deus Vol. 1. Sao Paulo: Paulus Editora, 2023.
AGOSTINHO. A Doutrina Crista. Sao Paulo: Paulus Editora, 2002.

ALVES, Rubem. Filosofia da Ciéncia: introdugédo ao jogo e suas regras. Sao Paulo:
Editora Brasiliense, 1981.

BERARDINO, A. (org.). Dicionario patristico e de antiguidades cristds. Petropolis:
Vozes, 2002.

BROWN, Peter. The Cult of the Saints: Its Rise and Function in Latin Christianity (The
Haskell Lectures on History of Religions. Chicago: The University of Chicago Press,
1982.

CAPUTO, Paolo. Aegyptiaca from Cumae: New Evidence for Isis Cult in Campania:
Site and Materials. In: CASADIO, Giovanni; JOHNSTON, Patricia A. Mystic Cults in
Magna Graecia. Austin: The University of Texas Press, 2009, p. 235-250.

COLLINS, Derek. Magia no Mundo Grego Antigo. Sao Paulo: Madras, 2009.

DALARUN, Jacques. Olhares de Clérigos. In: DUBY, Georges.; PERROT, Michelle.
Historia Das Mulheres no Ocidente. Porto: Editora Afrontamento, 1990, p. 29-63.

FARAONE, Christopher A. Ancient Greek love magic. Cambridge: Harvard University
Press, 2001.

FEDERECI, Silvia. Calibé e a bruxa: mulheres, corpo e acumulagdo primitiva. Sao
Paulo: Elefante, 2017.

GRAF, Fritz. Magic in the Ancient World. Translated by Franklin Philip. Cambridge:
Harvard University Press, 1997.

JANOWITZ, Naomi. Magic in the Roman World: Pagans, Jews and Christians. New
York: Taylor & Francis e-Library, 2002.

42 Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



3 _AnnaF. A. Figueiredo
7'. ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES
H- MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

JOAO CRISOSTOMO. Comentério as Cartas de Sdo Paulo Vol. 3. Sao Paulo: Paulus
Editora, 2014.

JUNIOR, Ruy Rocha. Cultos de Mistério: Dionisio e as origens ocultas do cristianismo.
Sao Paulo: Fonte Editorial, 2017.

KALLERES, Dayna S. City of demons: violence, ritual, and Christian power in late
antiquity. Oakland: The University of California Press, 2015.

KALLERES, Dayna S. Drunken Hags with Amulets and Prostitutes with Erotic Spells:
The Re-Feminization of Magic in Late Antique Christian Homilies. In: STRATTON,
Kimberly B; KALLERES, Dayna S. Daughters of Hecate: Women and Magic in the
Ancient World. New York: Oxford University Press, 2014, p. 219-251.

LEWIS, Nicola Denzey. Living Images of the Divine: Female Theurgists in Late
Antiquity. In: STRATTON, Kimberly B; KALLERES, Dayna S. Daughters of Hecate:
Women and Magic in the Ancient World. New York: Oxford University Press, 2014, p.
274-297.

LUCK, Georg. Arcana Mundi: magic and the occult in the Greek and Roman worlds: a
collection of ancient texts. Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 2006.

MARTINS, Rafaela W. A.; CAMPOS, Mauro M. Bruxas e seus saberes ancestrais: um
olhar a partir das perspectivas feministas decoloniais. Revista TOMO, S&o Cristovéo,
v.42,e17612, 2023. DOI: 10.21669/tomo.v42i.

MATTOS, Carlos Eduardo de A. de.; NOGUEIRA, Paulo A de S. Santas, Condenadas
ou Demoniacas? Mulheres no Imaginario do Além-Mundo no Cristianismo Primitivo.
Mandragora, v. 26, n. 1, 2020, p. 29-47.

MEGGITT, Justin J. Did magic matter? The saliency of magic in the Early Roman
Empire. Journal of Ancient History, v. 1, n. 2, p. 170-229, nov. 2013.

OGDEN, Daniel. Magic, Witchcraft, and Ghosts in the Greek and Roman Worlds: A
Source Book. New York: Oxford University Press, 2002.

ORIGENES. Contra Celso. Sédo Paulo: Paulus Editora, 2004.

PAGELS, Elaine. Adam, Eve and the Serpent. New York: Vintage Books Edition,
1989a.

PAGELS, Elaine. The Gnostic Gospels. New York: Vintage Books Edition, 1989b.

PLATAO. O Banquete. Traducéo, notas e comentarios de Donaldo Schiiler. Porto
Alegre: L&PM, 2009.

PLAUTO. Miles Gloriosus. Disponivel em
https://www.thelatinlibrary.com/plautus/miles.shtml. Acesso em: 03 de ago. 2025.

POLLARD, Elizabeth Ann. Magic Accusations against Women. In: STRATTON,
Kimberly B; KALLERES, Dayna S. Daughters of Hecate: Women and Magic in the
Ancient World. New York: Oxford University Press, 2014, p. 183-218.

POMEROQY. Sarah B. Goddesses, Whores, Wives, and Slaves: Women in Classical
Antiquity. London: Penguin Random House, 1995.

43 Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



_AnnaF. A. Figueiredo
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUICAO CRISTA AOS SABERES

MAGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA

PRIETO, Christine. Cristianismo e paganismo: a prega¢cdo do Evangelho no mundo
greco-romano. Sao Paulo: Paulus, 2007.

SILVA, Gilvan da; SILVA Erica C. M. da. A luta pelo monopdlio do sagrado em
Antioquia: Jodao Crisostomo e o ataque a magia e seus agentes (séc. IV d.C.). In:
FIALHO, Maria do Céu; CANDIDO, Maria Regina; RODRIGUES, Nuno Simdes (Org.).
Magia e supersticdo no Mediterraneo Antigo. Coimbra: Imprensa da Universidade de
Coimbra, 2021, p. 85-105.

TERTULIANO. A moda feminina. Tradug¢ao de Fernando Melro. Lisboa: Verbo, 1974.

Theodosian code and novels and the sirmondian constitutions: a translation with
commentary, glossary, and bibliography. Tradugc&o de Clyde Pharr em colaboragéo
com Theresa Sherrer Davidson e Mary Brown Pharr. Introdugdo de C. Dickerman
Williams. Princeton: Princeton Universty Press, 1952.

THOMASSET, Claude. Da Natureza Feminina. In: DUBY, Georges.; PERROT,
Michelle. Histéria Das Mulheres no Ocidente. Porto: Editora Afrontamento, 1990, p.
65-97.

VALENTINI, Rosella Omicciolo. Le erbe delle streghe nel medioevo. Tuscania: Penne
& Papiri, 2010.

Recebido em 12/08/2025
Aprovado em 02/12/2025

Revista Eletrénica Trilhas da Histéria, v. 15, n. 31 EDICAO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651



