
 

  

ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 
MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

 
BETWEEN THE SACRED AND THE FORBIDDEN: THE CHRISTIAN PERSECUTION OF 

FEMININE MAGICAL KNOWLEDGE IN LATE ANTIQUITY 

21 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

FIGUEIREDO, Anna F. A.* 
https://orcid.org/0009-0001-7772-0503 
 
RESUMO: Este artigo investiga a construção 
teológica e política da perseguição aos saberes 
mágicos femininos na Antiguidade Tardia, 
analisando como os Pais da Igreja 
reinterpretaram práticas ancestrais e rituais não 
cristãos como atos demoníacos e idolátricos. 
Partindo de um preconceito já presente na 
sociedade romana contra a magia, o discurso 
cristão apropriou-se dessa desconfiança e a 
potencializou, transformando-a em ferramenta 
para legitimar a fé cristã como a única 
mediação legítima com o divino. A 
consolidação do cristianismo como religião 
oficial do Império Romano intensificou esse 
processo: o que antes era retórica simbólica 
passou a constituir um aparato legal e 
coercitivo, com leis, éditos e punições severas, 
incluindo execuções. A análise aborda o papel 
da misoginia na formulação dessa perseguição, 
evidenciando como a figura feminina foi 
associada ao pecado original e à desordem 
moral, resultando em sua sistemática 
subordinação. O estudo também destaca a 
demonização de antigas divindades femininas 
e a desqualificação de funções sociais 
exercidas por mulheres, como parteiras e 
curandeiras, que passaram a ser vistas como 
ameaças espirituais. Por meio de fontes 
patrísticas, legislação imperial e estudos 
modernos, evidencia-se que a repressão ao 
saber feminino foi, simultaneamente, uma 
estratégia teológica e política de eliminação do 
“outro” – figura simbólica do inimigo – e de 
afirmação do poder cristão. Apesar da 
repressão, os saberes ancestrais resistiram, 
preservados de forma oculta por mulheres que 
mantiveram vivas práticas de cura, adivinhação 
e rituais, reafirmando a impossibilidade de 
extinguir a potência feminina. 
  
PALAVRAS-CHAVE: Magia; Feiticeiras; 
Ortodoxia cristã. 

ABSTRACT: This article investigates the 

theological and political construction of the 

persecution of feminine magical knowledge in 

Late Antiquity, analyzing how the Church 

Fathers reinterpreted ancestral practices and 

non-Christian rituals as demonic and idolatrous 

acts. Building on a prejudice already present in 

Roman society against magic, Christian 

discourse appropriated and intensified this 

distrust, transforming it into a tool to legitimize 

Christian faith as the only legitimate mediation 

with the divine. The consolidation of Christianity 

as the official religion of the Roman Empire 

amplified this process: what had previously 

been symbolic rhetoric became a legal and 

coercive apparatus, with laws, edicts, and 

severe punishments, including executions. The 

analysis addresses the role of misogyny in 

shaping this persecution, revealing how the 

female figure was associated with original sin 

and moral disorder, resulting in her systematic 

subordination. The study also highlights the 

demonization of ancient female deities and the 

disqualification of social roles performed by 

women, such as midwives and healers, who 

came to be seen as spiritual threats. Through 

patristic sources, imperial legislation, and 

modern scholarship, it becomes evident that the 

repression of feminine knowledge was 

simultaneously a theological and political 

strategy to eliminate the “other” – the symbolic 

figure of the enemy – and to assert Christian 

power. Despite the repression, ancestral 

knowledge endured, preserved in secret by 

women who kept alive practices of healing, 

divination, and ritual, reaffirming the 

impossibility of extinguishing feminine potency. 

KEYWORDS: Magic; Sorceresses; Christian 

Orthodoxy.

 
 

 
* Mestranda em Ciências da Religião pela Universidade Metodista de São Paulo (UMESP), 

onde desenvolve pesquisas com o apoio da CAPES. Graduada em Teologia pela UMESP 

(2023), é licencianda em História pelo Centro Universitário UNA. Integra o Grupo de Pesquisa 

Rastros Memórias e Tradições Cristãs e Judaicas, registrado no CNPq. 



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

22 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

INTRODUÇÃO 
   

O presente trabalho se dedica a examinar como a teologia dos chamados Pais 

da Igreja contribuiu para a perseguição sistemática ao conhecimento mágico – com 

ênfase no saber feminino – na Antiguidade Tardia (séc. III ao VIII EC). Longe de surgir 

de forma espontânea, essa perseguição foi construída sobre um alicerce de 

preconceitos já existentes no interior da cultura e da legislação romana, que 

historicamente olhavam com desconfiança para práticas religiosas e mágicas situadas 

à margem dos cultos oficiais e públicos. A liderança cristã, valendo-se dessa 

desconfiança, a potencializou e ressignificou, moldando-a a seu favor para legitimar a 

narrativa de que o cristianismo era a única mediação legítima entre o humano e o 

divino. 

Ao identificar os praticantes de magia – sobretudo as mulheres – como 

instrumentos de forças demoníacas e como opositores diretos à fé verdadeira, os 

teólogos cristãos da época não apenas reforçaram a marginalização dessas figuras, 

mas também estabeleceram uma oposição simbólica fundamental para consolidar a 

hegemonia do cristianismo. Essa construção discursiva encontrou respaldo na 

crescente influência da Igreja sobre o Estado e, com a oficialização do cristianismo 

como religião do Império Romano, deixou de ser apenas uma retórica de combate 

para se transformar em ação política e jurídica letal. O que antes era condenação 

moral e simbólica passou a se traduzir em leis severas, exílios, confisco de bens, 

torturas e execuções; uma máquina de repressão que marcou a história das mulheres 

e de seus saberes ancestrais. 

Assim, compreender a perseguição cristã aos saberes mágicos – sobretudo 

os detidos por mulheres – exige um retorno às raízes desses conhecimentos, 

anteriores à consolidação da ortodoxia. Antes de serem rotulados como superstição 

ou obra demoníaca, tais práticas compunham um patrimônio cultural transmitido de 

geração em geração, muitas vezes no interior do espaço doméstico, por via oral e em 

redes de parentesco, no qual o protagonismo feminino era central. Esses saberes, 

que mesclavam cura, adivinhação, rituais e relações com o divino, estavam 

profundamente entrelaçados às experiências cotidianas e às estruturas religiosas do 

mundo antigo. Ao recuperar essa herança, percebe-se não apenas a complexidade e 

a sofisticação das práticas mágicas femininas, mas também o quanto sua existência 

representava uma alternativa simbólica e espiritual ao modelo de mediação religiosa 



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

23 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

que os líderes cristãos buscavam monopolizar. É nesse contexto que se insere o 

exame dos saberes ancestrais femininos, primeiro passo para compreender a 

dimensão e a especificidade da perseguição que se seguiu. 

 

SABERES DO CORPO E DA TERRA: AS CURANDEIRAS DO MUNDO ANTIGO 
 

Na Antiguidade tardia – e antes mesmo da medicina se tornar uma disciplina 

institucionalizada, masculina e clerical1 – já havia homens que dominavam 

conhecimentos sobre o corpo e as plantas. No entanto, eram as mulheres que, 

majoritariamente, detinham os saberes do corpo, da terra e da cura. Cabia a elas o 

cuidado das hortas e o manuseio de ervas, a preparação de unguentos, infusões e 

poções capazes não apenas de alimentar, mas de aliviar dores, tratar doenças e 

proteger os corpos vulneráveis (Federeci, 2017).  

Elas atuavam como curandeiras, parteiras, conselheiras, e transmitiam 

oralmente esse conhecimento por gerações2. Eram, as “médicas particulares” de suas 

famílias, vilas e comunidades (Valentini, 2010, p. 81-84), – legitimadas pela 

experiência, pela observação e pela confiança ancestral que seus saberes inspiravam. 

 
1 Rubem Alves, em Filosofia da Ciência (1981), critica a dimensão quase clerical atribuída à 

medicina e à ciência na modernidade. Para o autor, o cientista tornou-se um “mito” social, 

figura a quem se deve “ouvir e… obedecer” (p. 8), tal como se faria diante de uma 

autoridade religiosa. Alves observa que essa obediência às prescrições médicas ou científicas 

muitas vezes se dá de forma acrítica, reproduzindo uma lógica de fé e submissão. Nessa 

perspectiva, a ciência – assim como a religião – também busca uma “ordem invisível”, 

sustentada por uma devoção não racional, ou seja, por uma fé (p. 104). Ao estabelecer esse 

paralelo, Alves desmonta a ideia popular de que a ciência seria puramente racional, 

mostrando que, em ambos os casos, há um apelo à autoridade que inibe o pensamento 

autônomo.  
2 Um exemplo significativo da maneira como as mulheres transmitiam conhecimentos mágicos 

no ambiente doméstico – sobretudo em contextos de crescente repressão religiosa – está na 

figura de Sosípatra (c. 310-370), filósofa neoplatônica e mística do século IV. Segundo o 

historiador Eunápio de Sárdis (c. 345-420), ela foi “plenamente iniciada” nos mistérios mágicos 

e teria passado seus saberes, incluindo dons oraculares e uma forma de “onisciência”, a seu 

filho Antonino (fl. séc. IV), também filósofo. Há quem sugira que Antonino possa ter iniciado 

Hipátia de Alexandria (c. 360-415), célebre matemática e filósofa neoplatônica, na teurgia, 

embora, como salienta Nicola D. Lewis, essa conexão permaneça incerta. Porém, Lewis 

afirma que ainda assim, o padrão de transmissão familiar dos saberes teúrgicos se confirma 

no contexto da religiosidade platônica tardia: em Atenas, por exemplo, Plutarco de Atenas 

(c. 350-430) ensinou tais práticas à sua filha Asclepigeneia (fl. séc. V), que mais tarde as 

transmitiria a Proclo (c. 412-485), um dos principais sistematizadores do neoplatonismo. Nesse 

ambiente social cada vez mais hostil às religiões tradicionais, as mulheres assumiam um papel 

ativo e sofisticado como guardiãs dos mistérios, transmitindo os saberes hieráticos dentro do 

espaço familiar, muitas vezes resguardadas “atrás do véu” do olhar público – como observa 

Lewis (2014, p. 280-281). 



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

24 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Eram essas mulheres que, além de curar, se dedicavam a tudo aquilo que 

dizia respeito ao universo feminino: do acompanhamento dos ciclos menstruais ao 

auxílio no parto, do alívio de dores à proteção da fertilidade. Curandeiras, parteiras e 

sábias da terra, conheciam em profundidade o corpo feminino e os efeitos das plantas 

sobre ele. Um exemplo marcante é a crença na mandrágora, cuja raiz de forma 

antropomórfica era associada à concepção. Comê-la, ou oferecê-la aos maridos, era 

um gesto esperançoso de mulheres que desejavam engravidar (Valentini, 2010, p. 81-

84). 

Esse saber, feminino e ancestral, não era bem-visto por todos. O fato de que 

muitas dessas mulheres dominavam conhecimentos médicos mais eficazes que os 

homens era considerado, à época, “o pior insulto público e privado” (Valentini, 2010, 

p. 82). A medicina feminina, enraizada na observação da natureza e na transmissão 

oral, era temida como uma “arma perigosa” – sobretudo porque permitia acesso ao 

que deveria permanecer inacessível: a regulação da fertilidade. Sabiam induzir a 

menstruação, provocar abortos e evitar concepções, usando plantas como o esporão-

do-centeio ou a arruda, cujas raízes, em casos extremos, eram introduzidas no útero 

para interromper uma gestação (Valentini, 2010, p. 59-64). 

Além de seus saberes sobre o corpo feminino e a cura das enfermidades, as 

chamadas curandeiras eram também buscadas por sua atuação no campo do 

invisível. Seu conhecimento era abrangente: não se limitava ao uso de plantas, mas 

se estendia à leitura dos astros, ao contato com forças da natureza e à manipulação 

de saberes tanto ctônicos quanto celestes – conectados à terra, à morte, aos ciclos 

da lua e às potências superiores. Essas mulheres exerciam papel central no cotidiano 

das comunidades, sobretudo em contextos rurais, onde suas práticas envolviam 

curas, oráculos domésticos, feitiços de proteção, interpretação de sonhos e até a 

localização de objetos perdidos (Martins; Campos, 2023, p. 6). 

Essa convergência de saberes – que unia cura, espiritualidade, astrologia e 

proteção – ocupava um espaço ambíguo na sociedade romana. Práticas de cura e 

formas populares de adivinhação não eram, à primeira vista, condenadas de forma 

sistemática. Havia, sobretudo no contexto republicano e imperial romano, uma 

distinção cultural entre magia útil e magia perversa: esta última – a maleficium, voltada 



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

25 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

à manipulação ou ao dano – era alvo de sanções jurídicas e morais3, enquanto a 

primeira era tolerada ou até valorizada no cotidiano (Prieto, 2007, p. 92). 

A ambiguidade que marcava a compreensão dos saberes mágicos e 

medicinais femininos no mundo greco-romano foi gradualmente instrumentalizada 

pela nascente ortodoxia cristã4 para deslegitimar tais práticas e condenar suas 

portadoras. À medida que o cristianismo se consolidava como religião institucional, 

especialmente após o reconhecimento oficial pelo Estado romano no século IV, as 

práticas espirituais femininas – antes toleradas ou até respeitadas em seus contextos 

locais – passaram a ser ressignificadas como superstição ou magia demoníaca (Silva; 

Silva, 2021, p. 86-87). 

As mulheres, que por séculos atuaram como ponte entre o mundo natural e o 

espiritual – manipulando ervas, orações e símbolos –, tornaram-se alvo de 

desconfiança teológica e jurídica. A religiosidade encarnada em seus corpos e rituais, 

antes fonte de cuidado e respeito comunitário, passou a ser reinterpretada como 

ameaça à ordem cristã emergente. As práticas mágicas, tão comuns no cotidiano 

romano e intrinsecamente ligadas aos saberes dessas mulheres, passaram a ser 

progressivamente condenadas e perseguidas. Com a consolidação da ortodoxia, o 

que antes era considerado parte da vida e da cultura popular – curar com ervas, 

sonhar com símbolos, proteger com palavras – tornou-se suspeito, perigoso e 

associado à ação demoníaca. 

 

SABERES FEMININOS ENTRE CURA E FEITIÇARIA: A AMBIGUIDADE DA 
MAGIA NA ANTIGUIDADE 
 

Antes de ser somente atrelada a contextos negativos e associada a práticas 

obscuras ou pecaminosas, a magia ocupava um lugar significativo no âmbito da 

religiosidade popular da sociedade greco-romana. Nessa tradição cultural, a fé 

frequentemente se manifestava por meio de rituais performáticos, fórmulas orais, 

 
3 Veremos mais sobre as consequências de tais práticas mais adiante.   
4 A noção de “ortodoxia” no cristianismo primitivo não nasce como uma verdade teológica 

absoluta, mas como o resultado de disputas históricas por autoridade. O que hoje se entende 

como ortodoxia cristã foi, na verdade, apenas uma entre várias interpretações em disputa 

nos séculos iniciais da fé cristã, e que ganhou predominância não por ser mais verdadeira, 

mas por ter sido politicamente bem-sucedida em se alinhar às estruturas emergentes de poder 

eclesiástico (Pagels, 1989b, p. 142-143). Assim, a ortodoxia foi construída em oposição a outras 

formas de cristianismo, rotuladas posteriormente como heresias – muitas das quais possuíam 

forte presença feminina ou ofereciam leituras alternativas da autoridade espiritual. 



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

26 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

objetos simbólicos e gestos que visavam provocar transformação, proteção ou êxtase 

espiritual. 

O termo magia (μαγεία), por sua vez, tem origem no persa magos – 

designação de uma casta sacerdotal especializada na arte da adivinhação, na leitura 

de sonhos e na astrologia, conforme os preceitos da tradição zoroastriana. Como 

observa Naomi Janowitz (2002, p. 10), esses especialistas eram respeitados por sua 

sabedoria e, em muitas ocasiões, atuavam como conselheiros de líderes militares e 

políticos. Na era greco-romana, o termo magos ampliou seus sentidos e passou a 

circular com distintas conotações. Em alguns contextos, preservava sua associação 

original com sacerdotes das religiões de mistério5. Em outros, ganhava um caráter 

depreciativo, sendo associado à figura do trapaceiro ou do feiticeiro enganador 

(Janowitz, 2002, p. 9). 

A separação entre magia e religião, era fluída. Para muitos, a magia consistia 

em práticas voltadas à manipulação do divino com objetivos pessoais, enquanto a 

religião seria caracterizada por sua legitimidade pública e por ser, supostamente, 

isenta de interesses individuais (Pollard, 2014, p. 185). No contexto romano, rituais 

conduzidos em espaços sagrados oficiais, como templos, gozavam de 

reconhecimento e status religioso, ao passo que ações místicas realizadas em esferas 

privadas, longe da supervisão institucional, podiam ser enquadradas como práticas 

mágicas e, portanto, condenadas (Meggitt, 2013, p. 183-185). Dessa forma, o que 

definia se um ato pertencia ao domínio do sagrado ou não, não era seu conteúdo em 

si, mas o modo como era percebido em relação à ordem pública e ao controle social 

(Prieto, 2007, p. 90). 

Essa interpretação peculiar da magia contribuiu diretamente para a posterior 

perseguição de mulheres que, por dominarem saberes astrológicos e botânicos, bem 

como pela confecção de poções, passaram a ser chamadas de pharmakis6 

 
5 As religiões de mistério – ou cultos de mistério – foram sistemas religiosos iniciáticos praticados 

na Antiguidade, especialmente entre os gregos e romanos, com influências egípcias, persas 

e do Oriente próximo. Eram chamadas “de mistério” (mystēria) porque seus ritos, doutrinas e 

símbolos eram reservados exclusivamente aos iniciados, e o conteúdo das cerimônias era 

mantido em segredo sob pena de punição divina ou social. Para discussões mais detalhadas 

sobre cultos de mistério, ver “Cultos de Mistério: Dionísio e as origens ocultas do cristianismo” 

(Junior, 2017). 
6 Os preparos feitos pelas curandeiras – como poções, remédios, unguentos, toda e qualquer 

substância utilizada afim de alterar o estado de um corpo – era chamado de pharmakon. Um 

termo genérico para medicamento. Algumas dessas substâncias podiam extrapolar o campo 



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

27 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

(feiticeiras). O uso de plantas – muitas vezes tóxicas – fez com que fossem associadas 

às chamadas “ervas das bruxas” e vistas como “portadoras de morte”. Essa reputação 

levou a acusações de envenenamento e de que preparavam “filtros amaldiçoados”, 

além de alegações de que usavam “venenos soporíferos naturais” para induzir o sono 

em outras pessoas, o que supostamente facilitava a realização de atos maléficos – de 

acordo com seus opositores (Valentini, 2010, p. 101). 

Além das poções com finalidades curativas e mágicas, essas mulheres 

também eram conhecidas por confeccionar amuletos de proteção, frequentemente 

gravados com nomes de divindades, que eram vendidos para uso junto ao corpo do 

portador (Kalleres, 2014, p. 224). Algumas curandeiras se destacavam pelo uso ritual 

da saliva, considerada poderosa contra o mau-olhado (baskania), além de aplicarem 

toques, fumigações e outros gestos terapêuticos como parte de suas técnicas de cura 

(Kalleres, 2014, p. 224-225). 

Apesar da presença ativa e reconhecida dessas mulheres na vida cotidiana, 

a crença em seus poderes – especialmente entre outras mulheres – era 

frequentemente motivo de escárnio por parte dos homens. Como aponta Dayna S. 

Kalleres, autores do final do período helenístico e do início do Império Romano 

demonstravam um desprezo sistemático pelo que classificavam como “credulidade 

feminina”, vista como uma ameaça à ordem doméstica e à racionalidade masculina. 

Essa suposta ingenuidade permitia, segundo esses autores, a entrada de 

praecantrices – cantoras de encantamentos – e outras praticantes de magia no 

espaço privado do lar (Kalleres, 2014, p. 225). 

Esse imaginário aparece em textos literários como a comédia Miles Gloriosus, 

de Plauto. Nos versos 690 a 695, o personagem Pirgopolinices ridiculariza os pedidos 

da esposa – retratada como tola e gastadora – ao narrar com ironia os gastos 

domésticos com doces, presentes e serviços de adivinhas e feiticeiras:  

 
físico, terapêutico, e alcançar o estado psíquico. Nesse contexto, não demorou para que o 

sentido do termo fosse alterado, de forma que ganhasse conotações pejorativas. A partir de 

então, passa-se a utilizar o termo pharmaka (terminologia particular dos filtros ou drogas) para 

se referir a qualquer coisa que perturbaria os espíritos ou tivesse intenção mortal. Como 

observa Christine Prieto, na Antiguidade, não havia uma separação rígida entre ciência e 

magia, o que fazia com que muitos conhecimentos médicos fossem interpretados como 

saberes extranaturais – e, portanto, demoníacos (2007, p. 91). A pharmakis (a forma masculina 

seria pharmakos), mulher que dominava o uso dessas substâncias – equivalente à 

farmacêutica ou curandeira – passou a ser percebida não como alguém que cura, mas como 

uma envenenadora, uma preparadora de filtros mágicos e, por extensão, uma feiticeira. 



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

28 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 

por favor, querido marido, me dê um pouco de dinheiro, mamãe precisa de 
um presentinho. Me dê dinheiro para comprar doces; me dê dinheiro para dar 
no próximo domingo às praecantrici, coniectrici, hariolae atque haruspicae. 
Se eu não tiver dinheiro, vou enfurecer a senhora que lê o futuro pelas minhas 
sobrancelhas (Plauto, Miles Gloriosus, 690-695, tradução própria). 

 

As adivinhas frequentemente recorriam a uma combinação de saberes e 

práticas para atingir estados alterados de consciência que facilitassem o acesso ao 

divino. Entre os métodos utilizados estavam a ingestão de poções preparadas com 

ervas específicas, o uso de perfumes e unguentos, a privação de sono, bem como 

jejuns prolongados, danças ritualísticas e meditação (Luck, 2006, p. 473-484). Tais 

práticas visavam induzir o transe necessário para receber mensagens de ordem 

espiritual ou profética. 

Como exemplifica Georg Luck, a Pythia (pitonisa) em Delfos – 

tradicionalmente conhecida como sacerdotisa de Apolo – originalmente não estava 

vinculada a esse culto, mas sim a um sistema oracular mais antigo, ligado à deusa 

conhecida como Grande Mãe. Segundo as crenças arcaicas, essa deusa possuía o 

conhecimento do futuro e era ela quem concedia à profetisa o enthousiasmos (êxtase 

divino). As visões e a linguagem incompreensível que emergiam desse estado faziam 

parte da revelação sagrada, e não eram lidas pelos crentes como desordem ou 

loucura, mas como sinal de contato legítimo com o transcendente (Luck, 2006, p. 37-

38). 

Além do transe induzido por práticas corporais e substâncias, as adivinhas 

também empregavam diversas técnicas instrumentais para acessar presságios e 

realizar previsões. Uma das formas mais comuns era a divinação por objetos, como o 

lançamento ritual de favas ou grãos-de-bico, cuja disposição era interpretada 

simbolicamente (Valentini, 2010, p. 45). Outras técnicas envolviam elementos visuais 

e líquidos, como a hidromancia – leitura da água – e a catoptromancia, que utilizava 

espelhos para revelar segredos ocultos ou eventos futuros. Em muitas dessas 

práticas, a presença de um médium – frequentemente um menino em transe – era 

fundamental para a recepção da mensagem profética (Luck, 2006, p. 82). 

Algumas mulheres atuavam como mediadoras entre o mundo dos vivos e dos 

mortos, invocando espíritos ancestrais com finalidades que iam da orientação 

espiritual à cura ou revelação de verdades ocultas – prática conhecida como 



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

29 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

necromancia (nekromanteía). Os rituais necromânticos serviam a diversos propósitos, 

entre eles: prever o futuro (como o desfecho de batalhas ou a ascensão de 

imperadores); esclarecer eventos passados, como mortes repentinas; recuperar 

objetos perdidos ou roubados; resolver disputas ou causar dano a inimigos; obter 

conhecimento secreto; influenciar decisões jurídicas e políticas; lançar feitiços 

amorosos; ou ainda pacificar espíritos inquietos que perturbavam o mundo dos vivos 

(Luck, 2006, p. 210-263; Faraone, 2001, p. 49). 

Durante os rituais de necromancia, era comum a invocação de divindades 

ligadas aos cultos de mistério greco-romanos, como Hades, Perséfone, Hécate (Trivia 

ou Diana), Érebo, Caos, Tisífone (uma das Fúrias), as Parcas e Caronte. Também 

eram frequentemente invocadas divindades de outras tradições, como as egípcias e 

semitas, entre elas Ereschigal, Thoth, Anúbis e Osíris (Ogden, 2002, p. 250). 

Esses rituais, muitas vezes realizados à noite e em locais subterrâneos ou 

cavernosos, envolviam elementos considerados liminares e impuros – como 

cadáveres, ossos e fluidos corporais. Por esse motivo, seus praticantes passaram a 

ser associados a forças obscuras e acusados de manter vínculos com espíritos 

malignos ou entidades demoníacas, tornando-se alvo de perseguição social e 

condenação moral, especialmente à medida que a influência cristã se consolidava 

(Ogden, 2002, p. 116; 179-202). 

A lógica de perseguição, inicialmente direcionada às necromantes – prática 

considerada “abominável” e “repugnante” por pensadores como Platão e condenada 

por diversas leis romanas7 (Luck, 2006, p. 211) – logo se expandiu para abranger 

todas as mulheres que demonstravam algum tipo de saber considerado subversivo ou 

sobrenatural. A relevância e o prestígio que curandeiras e adivinhas haviam 

conquistado na Antiguidade, graças a seus conhecimentos que transitavam entre o 

cuidado do corpo e a mediação com o transcendente, foram sendo gradualmente 

suprimidos à medida que o cristianismo se consolidava como estrutura normativa da 

fé e da moral no mundo romano. 

Tais práticas passaram a ser reinterpretadas como expressões de engano 

demoníaco. O que antes era reverenciado como dom ou poder feminino tornou-se 

indício de perversidade e corrupção moral. Inaugura-se, então, uma nova lógica 

 
7 Veremos alguns exemplos dessas leis mais adiante.   



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

30 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

repressiva: a mulher que cura, que vê, que conhece – transforma-se na mulher que 

ameaça. É nesse cenário que encontramos a figura da feiticeira, alvo constante da 

perseguição teológica, jurídica e simbólica promovida pela ortodoxia cristã em 

formação. 

 

DO SAGRADO AO PECADO: O CRISTIANISMO E A REPRESSÃO AOS SABERES 
FEMININOS  
 

À medida que a fé cristã se institucionalizava, formulando dogmas, preceitos 

e normas litúrgicas, também se consolidava uma liderança hierárquica preocupada 

em definir os limites da ortodoxia. Nesse processo, expressões religiosas populares, 

tradições locais e práticas espirituais que não se alinhavam às diretrizes estabelecidas 

pelos líderes da Igreja passaram a ser fortemente combatidas. O discurso cristão 

passou a condenar sistematicamente costumes associados à magia, à adivinhação e 

ao culto das divindades não-cristãs. 

Essa condenação foi especialmente severa quando dirigida às mulheres 

identificadas como feiticeiras, cuja atuação espiritual era vista como dupla ameaça: 

por um lado, contrariavam os dogmas de uma fé em estruturação; por outro, 

encarnavam a desordem moral segundo um imaginário patriarcal que já as associava 

ao engano, à tentação e ao pecado. Dessa forma, a intolerância religiosa, unida à 

visão sobre o feminino herdada de tradições antigas8 fez com que os saberes 

femininos, antes reverenciados, fossem demonizados e perseguidos em nome da 

salvação da alma e da pureza da fé. 

 
8 Filósofos da Antiguidade, como Aristóteles e Platão, foram amplamente citados – tanto na 

filosofia quanto na teologia cristã posterior – para legitimar discursos de inferiorização e 

repressão da mulher, especialmente da figura da feiticeira. Aristóteles atribuía às mulheres 

uma suposta “habituação ao veneno” e até mesmo a capacidade de envenenar pelo olhar 

durante o período menstrual, relacionando-as a “admiráveis segredos de magia” (Thomasset, 

1990, p. 92). Sua conhecida afirmação de que a mulher seria um “macho falhado”, 

biologicamente incompleto, e dotada de uma “fraqueza constitutiva” teve profundo 

impacto nas concepções sociais e políticas que marcaram a Antiguidade Tardia e se 

estenderam até a Idade Média (Dalarun, 1990, p. 56). Platão, por sua vez, embora menos 

misógino em certos aspectos, também sustentava a desigualdade entre os sexos. Em O 

Banquete, contribuiu para o discurso de subordinação feminina ao afirmar que as mulheres 

não possuíam a mesma natureza que os homens, reforçando sua posição secundária no 

cosmos e na estrutura social (Pomeroy, 1995, p. 88). 



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

31 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

A visão dos Pais da Igreja9 a respeito da mulher foi influenciada pela narrativa 

da Criação e da Queda do homem10 na narrativa bíblica, levando à construção da 

figura feminina como o “segundo sexo”, inferior e desfavorável. A leitura patrística 

desta narrativa atribuiu a Eva o papel central na Queda da humanidade. Ambrósio de 

Milão, por exemplo, afirmou que “a mulher é que foi a autora da falta para o homem, 

não o homem para a mulher” (PL 14, col. 303). Jacques Dalarun observa que, na visão 

dos Pais da Igreja, enquanto a serpente do Éden foi identificada como o Diabo, à 

mulher coube o papel de tentadora (1990, p. 35). 

Tertuliano, em sua obra De cultu feminarum (A Moda Feminina), foi ainda mais 

contundente ao afirmar que a culpa de Eva recaía sobre todas as mulheres, 

responsabilizando-as coletivamente pela Queda. Em seu texto, adverte: “Não sabes 

tu, que és Eva também?”, instaurando a ideia de que a mulher seria a “porta do diabo” 

por ter seduzido o homem, imagem de Deus. Essa interpretação associava a 

feminilidade não apenas ao erro, mas ao perigo, justificando sua dominação. Ao 

comentar sobre a relação de Eva com as mulheres, o autor afirmou que:  

 

neste mundo, é agora executada a sentença divina contra esse teu sexo: é 
necessário que resistas também à condição de acusada. És tu a porta do 
diabo, és tu que quebraste o sigilo da genealogia, és tu a primeira que 
transgrediu a lei divina, estás a circundar aqueles que o diabo não conseguiu 
iludir; tu, de maneira tão fácil, aniquilas o homem, imagem de Deus; por isso 
que tens merecido tudo que é a morte, também o filho de Deus teve de 
morrer: e está agora em espírito e coberto de ornamentos a tua túnica de 
pele? (Tertuliano, De cultu feminarum, I, 1.2). 

 
9 A expressão “Pais da Igreja” refere-se aos teólogos e líderes eclesiásticos dos primeiros 

séculos do cristianismo (aproximadamente entre os séculos II e V) que tiveram papel central 

na formulação doutrinária e consolidação da ortodoxia cristã. Esses autores – como Tertuliano, 

Irineu de Lyon, Orígenes, Atanásio, Agostinho, entre outros – escreveram tratados, sermões e 

comentários bíblicos que influenciaram profundamente a definição do que seria considerado 

o ensinamento legítimo da fé cristã. A autoridade dos Patres Ecclesiae foi gradualmente 

reconhecida como normativa, e seus escritos tornaram-se referência para a teologia oficial 

da Igreja, especialmente no processo de repressão a visões dissidentes, práticas populares e 

à presença feminina em papéis espirituais autônomos. 
10A “queda” da humanidade refere-se à narrativa bíblica do Gênesis (Gn 3), na qual Adão e 

Eva, os primeiros seres humanos, de acordo com a história, desobedecem à ordem divina ao 

comer do fruto da Árvore do Conhecimento do Bem e do Mal. Esse ato é interpretado, na 

tradição cristã, como o momento em que o pecado entrou no mundo, rompendo a harmonia 

original entre Deus e a humanidade. A teologia cristã dos pais da Igreja, especialmente a 

agostiniana, interpreta essa desobediência como a origem do pecado original, herdado por 

todos os seres humanos. A mulher, por ter sido a primeira a ceder à tentação na narrativa, 

passou a ser vista por muitos autores eclesiásticos, como a responsável pela corrupção da 

criação e pela fragilidade moral da humanidade (Pagels, 1989a, p. 141-143). 



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

32 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Alinhado ao discurso dos demais Pais da Igreja, que condenavam as tradições 

das religiões de mistério, Agostinho via as práticas mágicas – que ele reunia sob o 

termo superstitio – como formas de pacto com demônios. Para ele, a superstitio 

englobava tanto o culto a criaturas como se fossem Deus quanto a consulta ou aliança 

com demônios por meio de rituais, símbolos e acordos ocultos. Em sua obra A 

Doutrina Cristã, ele catalogou uma série de práticas proibidas, como livros de 

presságios, símbolos mágicos, encantamentos, amuletos, astrologia, adivinhações 

baseadas em espasmos corporais e até hábitos supersticiosos do cotidiano 

(Agostinho, 2002, p. 53-58). 

Contudo, ele não negava a eficácia desses atos, mas atribuía seus efeitos a 

demônios enganadores, cuja atuação era permitida por Deus para punir a vaidade e 

a curiosidade dos homens. Agostinho escreveu que: 

 

[...]os homens cúpidos de experiências más venham a ser abandonados ao 
escárnio e ao ludíbrio, como merece sua vontade: escarnecem deles e os 
enganam os anjos prevaricadores, aos quais, conforme uma grandiosa ordem 
das coisas, foi entregue, por leis providenciais, esta parte mais baixa do 
universo. E pelos seus escárnios e enganos, acontece que neste plano de 
adivinhações supersticiosas e perniciosas os astrólogos anunciem muitos 
eventos passados e futuros, os quais se realizam, como eles dizem. São fatos 
que se desenrolam segundo as observações deles, tornando-os convencidos 
e levando-os a se entregarem com mais paixão às pesquisas, para se 
envolverem cada vez mais pelos laços de pernicioso erro[...] (Agostinho, 
2002, p. 55). 

 

Em A Cidade de Deus, ele também critica duramente a teurgia – prática que 

consistia em evocar poderes sobrenaturais, supostamente divinos, para realizar 

milagres ou obter revelações. Ao mencionar o filósofo neoplatônico Porfírio, que se 

dedicou a essas artes, Agostinho adverte que mesmo homens eruditos podem cair 

em “artes ilícitas” para satisfazer a curiosidade humana. Para ele, tais manifestações 

não provêm de Deus, mas são “ficções de demônios enganadores” destinadas a 

enredar almas ingênuas e sedentas de poder (Agostinho, 2023). 

João Crisóstomo era ainda mais severo e referia-se às curandeiras com 

termos pejorativos, chamando-as de “velhas bêbadas, tolas, vindas do submundo 

urbano”, que ofereciam “encantamentos de cura para bebês doentes que eram 

cuidados por amas dentro dos lares, que desesperadamente afixavam amuletos 

protetores nos braços dos pequenos” (João Crisóstomo, 2014, p. 349-358; Kalleres, 

2014, p. 221-222). Segundo ele, prostitutas também recorriam à “magia erótica” para 



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

33 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

seduzir maridos antes fiéis, desestabilizando lares cristãos e destruindo famílias 

(Kalleres, 2014, p. 222). Em seus sermões e escritos, Crisóstomo utilizava de 

estereótipos para retratar as praticantes de magia como ameaças demoníacas à 

salvação, reforçando uma oposição simbólica entre os “perigos mágicos” e a 

vulnerabilidade moral do lar cristão. 

Nesse cenário, mesmo rituais aparentemente inofensivos – como amuletos ou 

encantamentos realizados em nome de Deus ou de Jesus – eram condenados como 

idolatria. Para Crisóstomo, apenas o símbolo da cruz possuía autoridade verdadeira 

para repelir as forças demoníacas (Silva; Silva, 2021, p. 100). As mulheres que 

produziam poções – sobretudo de natureza amorosa – eram acusadas de usar 

“encantamentos, libações, filtros, poções e inúmeras outras coisas” para “reter 

amantes”, “invocar o Diabo” ou mesmo “realizar encantamentos aos mortos contra as 

esposas de seus clientes” (Kalleres, 2015, p. 70-71). 

Aquelas que demonstravam algum conhecimento mágico eram percebidas 

como uma ameaça à família cristã, pois usavam “magia erótica para seduzir maridos 

outrora obedientes em infidelidades apaixonadas que destruíam famílias cristãs” 

(Kalleres, 2015, p. 72). Ao longo desse processo, a figura da feiticeira foi se 

consolidando como inimiga da moral cristã e da estabilidade familiar. A soma da 

tradição filosófica greco-romana – que considerava a mulher como inferior e 

moralmente instável – e a repressão promovida pelos líderes cristãos contra práticas 

mágicas, especialmente as protagonizadas por mulheres, resultou na instauração de 

uma imagem feminina associada à sedução, à ruína e à ameaça espiritual.  

O próprio corpo feminino passou a ser compreendido como instrumento de 

pecado, fonte de tentação e desordem moral para os homens, que seriam facilmente 

seduzidos e desviados por sua presença. As mulheres eram descritas como 

“sedutoras, conhecedoras de feitiços e manipuladoras”, e, por isso, deveriam ser 

evitadas pelos homens cristãos (Mattos; Nogueira, 2020, p. 45).  

Com a crescente consolidação da ortodoxia cristã, a Igreja buscou 

monopolizar o sagrado, deslegitimando a autoridade espiritual de tradições 

concorrentes, como as práticas das religiões de mistério e judaicas. O poder de 

interagir com entidades sobrenaturais foi gradativamente retirado de mulheres e de 

líderes religiosos não-cristãos, e transferido para o interior da Igreja, onde o sinal da 



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

34 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

cruz passou a ser apresentado como o único “signo redentor” (Silva; Silva, 2021, p. 

101-102). 

Nesse processo de monopolização do espiritual, as divindades 

tradicionalmente associadas à magia, ao feminino e aos saberes ancestrais cultivados 

pelas mulheres foram reclassificadas como demônios pelos Pais da Igreja – uma 

estratégia teológica que visava suprimir os poderes simbólicos rivais e enfraquecer a 

legitimidade dos cultos não-cristãos. 

 

QUANDO DEUSAS VIRAM DEMÔNIOS: O APAGAMENTO DAS DIVINDADES 
NÃO-CRISTÃS  
 

Os comentários dos líderes cristãos contra as mulheres ligadas à magia não 

se limitaram às figuras humanas. Eles também operaram de forma simbólica, 

atingindo antigas divindades – sobretudo as femininas – que, por séculos, haviam sido 

reverenciadas como guardiãs do nascimento, da cura, do conhecimento e dos ritos de 

passagem. Potências divinas antes cultuadas por sua sabedoria, cuidado e força 

passaram a ser associadas ao proibido, classificadas como demônios, e tiveram seus 

templos e imagens destruídos, como evidencia um santuário encontrado na região de 

Cumas, onde estátuas de divindades como Vênus e Anúbis – do culto egípcio – foram 

mutiladas. Paolo Caputo descreve que a estátua romana de Anúbis, assim como 

outras três imagens encontradas no local, foi “decapitada, perdeu parte do rosto, o 

braço esquerdo e a mão direita”, enquanto “as outras duas estatuetas representando 

Harpócrates-Hórus também foram completamente destruídas e obliteradas” (Caputo, 

2009, p. 247). Segundo ele, essa destruição provavelmente foi realizada por cristãos, 

após o Édito de Constantino (313) ou o Édito de Teodósio (392), em um contexto de 

repressão crescente aos cultos pagãos, como testemunha também a destruição do 

Serapeu de Alexandria, em 391. 

Divindades ctônicas como Perséfone, Hades e, sobretudo, Hécate11 – 

padroeira dos feiticeiros e considerada a divindade de todos aqueles que tinham a 

 
11 Haviam dois tipos de representação da deusa: Hécate e a Hécate Trívia. A Hécate Trívia, 

“a das três faces”, opunha-se à versão de uma só face por vezes associada a Ártemis, sendo 

representada como uma divindade infernal, habitante das encruzilhadas, onde eram 

erguidas suas estátuas. Tal como se fazia com os mortos, a ela eram oferecidos pães e bolos 

de mel; seus animais favoritos, os cães, também lhe eram imolados em rituais. De acordo com 

a crença, mãe de Circe e de Medeia, Hécate havia ensinado à humanidade as artes 



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

35 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

magia como ofício – foram alvos centrais do processo de demonização promovido 

pela ortodoxia cristã emergente. Essas figuras passaram a ser associadas aos 

daimones12, dentro de uma nova lógica dicotômica entre bem e mal, que se 

consolidava à medida que o cristianismo se expandia e se tornava religião oficial do 

Império. Nesse cenário teológico-moral, qualquer indivíduo que prestasse culto a tais 

divindades era considerado pecador, praticante de idolatria e passível de condenação 

(Luck, 2006, p. 276). 

Como observam Gilvan e Érica da Silva, esse sistema classificatório precisou 

acomodar uma variedade de divindades, espíritos e potestades numa espécie de 

síntese teológica, o que possibilitou o surgimento da demonologia – um campo 

sistemático de compreensão da natureza e dos atributos de todos os espíritos 

(pneumata): seres considerados inferiores quando comparados à divindade suprema 

e onipotente dos cristãos (Silva; Silva, 2021, p. 92). 

Agostinho, ao desenvolver o pensamento do filósofo judeu helenizado Fílon 

de Alexandria, aprofundou a noção de que haveria espíritos bons e maus. Ele 

sustentava que Deus, por ser inacessível à compreensão humana, comunicava-se por 

meio de mensageiros celestes – os anjos (Berardino, 2002, p. 390). Já no século III, 

o filósofo neoplatônico Porfírio – anteriormente mencionado – consolidou essa 

distinção ao separar os anjos, concebidos como entidades superiores e benéficas, 

dos demônios, definidos como seres inferiores e maléficos. 

Orígenes, ao responder diretamente ao tratado A Verdadeira Palavra (Logos 

Alēthēs), do filósofo Celso – obra crítica ao cristianismo emergente –, rejeita o culto 

às divindades greco-romanas, como Atena, por considerá-las incompatíveis com a 

busca da “verdade e da piedade autêntica diante do Criador” (Orígenes, 2004, p. 379-

380). Em sua refutação, Orígenes afirma que as divindades não-cristãs não passam 

 
magicae. Seu culto era amplamente difundido no Império, sendo frequentemente invocada 

em ritos de magia e adivinhação (Silva; Silva, 2021, p. 91). 

12 Os daimones já faziam parte do imaginário religioso antigo desde Homero, sendo que, em 

Hesíodo, passaram a ser associados aos mortos. No entanto, segundo a visão platônica 

expressa em O Banquete (202-203), o daimon não era uma entidade maligna, como viria a 

ser interpretado posteriormente pela tradição cristã sob forte influência da demonologia 

judaica (Silva; Silva, 2021, p. 92). Para Platão, os daimones eram seres intermediários entre os 

homens e os deuses, responsáveis por transmitir mensagens divinas, revelar presságios e 

mediar saberes mágicos. Desempenhavam, portanto, uma função positiva e fundamental no 

universo religioso da Antiguidade, especialmente nos contextos da adivinhação, dos oráculos 

e da filosofia espiritual. 



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

36 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

de demônios invocados pelos homens. Ao criticar a confusão de Celso entre anjos e 

demônios, ele explica:  

 

[...] Como se jamais tivesse lido nossas escrituras sagradas, Celso dá a si 
mesmo uma resposta que ele nos atribui: segundo o que afirmamos, os anjos 
que descem de junto de Deus para fazer o bem aos homens são de uma 
outra espécie, e, em nossa opinião, são demônios sem dúvida. Celso não 
percebe que o nome “demônios” não é um termo indiferente como o nome 
“homens”, entre os quais existem bons e maus, nem um termo nobre como 
“deuses”, que não é aplicado aos demônios maus, às estátuas, aos animais, 
mas é dado por aqueles que são instruídos sobre as coisas divinas aos seres 
verdadeiramente divinos e felizes. O nome “demônios” sempre é aplicado a 
estes poderes maus que, separados do corpo grosseiro, seduzem e 
atormentam os homens e os rebaixam às coisas deste mundo longe de Deus 
e das realidades celestes [...] (Orígenes, 2004, p. 220). 

 

Essa distinção entre “anjos bons” e “demônios maus” é fundamental para a 

teologia cristã patrística, pois fornece a base para a condenação das divindades não-

cristãs como forças enganosas e inferiores, cuja atuação desvia os homens da 

verdade revelada e da salvação. No contexto da ascensão do cristianismo, os antigos 

deuses do panteão greco-romano passaram a ser reinterpretados como demônios 

subordinados a Satanás, o “príncipe deste mundo”, sendo responsabilizados por 

doenças, calamidades e desordens sociais (Silva; Silva, 2021, p. 92). Acreditava-se, 

no entanto, que a eficácia desses ataques malignos podia ser neutralizada pela ação 

dos anjos protetores – crença que se consolidou especialmente com o 

desenvolvimento da teologia patrística. 

Nesse cenário, a invocação de deusas associadas à magia foi severamente 

condenada pelos líderes cristãos, que, por meio de seus discursos teológicos, 

argumentavam que os saberes mágicos não passavam de invenções ensinadas à 

humanidade por espíritos malignos. Os supostos milagres realizados por feiticeiras e 

magos seriam, portanto, obras de demônios – e não manifestações do divino –, 

operando não em nome de deuses, mas em aliança com o mal13 (Luck, 2006, p. 459).  

 
13 Na Idade Média, um exemplo notável desse processo de demonização de antigas 

divindades ligadas aos cultos de mistério é o caso do deus celta com chifres – possivelmente 

associado, aos olhos dos romanos, à figura de Pan – que foi transformado pelos padres cristãos 

no protótipo do Diabo: com chifres, cascos fendidos, garras e aparência peluda (Luck, 2006, 

p. 37). Essa transfiguração simbólica também se expressa na consolidação da figura do Diabo 

como uma entidade única, masculina e centralizadora, em contraste com a multiplicidade 

de demônios que povoavam o imaginário medieval e renascentista. De acordo com Silvia 

Federici, essa figura unificada do Diabo substituiu antigas potências femininas como Diana, 

Hera e a Senhora do Jogo – divindades ou espíritos cultuados principalmente por mulheres – 



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

37 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Tal associação entre práticas mágicas e influência demoníaca contribuiu 

fortemente para a intensificação da perseguição aos praticantes de magia no contexto 

do Império Romano cristianizado a partir de Constantino, no século IV. Até então, a 

legislação romana se concentrava na repressão de magias consideradas maleficia – 

isto é, aquelas voltadas a causar dano, controlar vontades, provocar doenças ou 

interferir em afetos por meio de encantamentos. Com a ascensão do cristianismo 

como religião oficial, qualquer prática identificada como “mágica” passou a ser 

condenada, independentemente de seu fim específico. A repressão adquiriu 

contornos teológicos, e as punições tornaram-se mais severas e ideologicamente 

carregadas, expressando a nova moralidade imposta pela ortodoxia cristã emergente.  

 

PERSEGUIÇÃO INSTITUCIONALIZADA: O DISCURSO CRISTÃO CONTRA 
MAGIA NAS LEIS ROMANAS 
 

As Doze Tábuas – leis do período da República14, (451-450 aEC) – contêm a 

legislação mais antiga relacionada à magia. Apesar das controvérsias sobre sua 

interpretação, os preceitos referiam-se a práticas de malum carmen, isto é, “feitiços 

nocivos”. Plínio, o Velho (c. 23-79 EC) escreveu que malum carmen originalmente 

designava encantamentos ou fórmulas mágicas, mas o termo acabou abrangendo 

também calúnias e maldições com linguagem ofensiva (Graf, 1997, p. 42). A lei 

igualmente visava danos à propriedade, como a transferência de colheitas de um 

campo para outro por meio de magicae artes15 – prática mencionada por Derek Collins 

(2009, p. 210-211). 

 
cujos ritos foram gradualmente apagados ou reinterpretados sob a ótica da heresia e da 

idolatria. A figura demoníaca, que antes era subordinada à feiticeira, assume agora o papel 

de senhor e dominador: o Diabo torna-se o arquétipo do marido ou mestre, e a mulher, sua 

serva. Nesse novo imaginário teológico e judicial, a feiticeira não comanda mais as forças 

ocultas – ela se submete a elas (Federici, 2017, p. 336-337). 
14 Além das Doze Tábuas, temos também a Lex Cornelia de sicariis et veneficis (81 a.C.), 

promulgada por Sila, que visava inicialmente a assassinos (sicarius) e envenenadores 

(veneficus). No entanto, devido à ambiguidade do termo venenum (veneno/substância 

mágica), o escopo da Lex Cornelia foi gradualmente ampliado para incluir uma variedade 

de atividades mágicas. Este estatuto tornou-se a base para todos os processos subsequentes 

de magia no direito romano (Collins, 2009, p. 214-215). 
15 Ao escrever sobre As Doze Tábuas, Derek Collins comenta que Sérvio, gramático ativo no 

final do século IV d.C., em seu comentário à oitava Êcloga de Virgílio – poema inspirado no 

Idílio II de Teócrito, que narra a história de uma mulher apaixonada capazes, segundo a 

narrativa, de transformar homens em lobos, invocar espíritos e operar a tal transferência de 

colheitas (Êcloga 8.99). Sérvio associa essa imagem poética a um interdito presente nas Doze 

Tábuas: ne pellicere alienas segetes (“não atraias a plantação de outra pessoa”). Conforme 



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

38 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Ao analisar as Doze Tábuas, Collins observa que autores como Agostinho e 

Cícero relacionaram o preceito que proibia “atrair” (pellicere) a plantação alheia ao 

mesmo verso da oitava Êcloga de Virgílio, interpretando-o como referência direta às 

magicae artes. Esse alinhamento sugere que tal leitura era relativamente comum nos 

séculos IV e V EC. O problema, destaca Collins, é que, para nós “observadores 

externos”, fica claro que a expressão magicae artes nesse período já carregava 

implicações jurídicas negativas muito específicas – inexistentes no século V aEC., 

quando foi redigida a legislação das Doze Tábuas (2009, p. 210). Segundo o autor, as 

próprias Tábuas não mencionavam o uso de ervas (herbae) ou drogas (veneno) para 

a transferência de plantações, associação que deriva dessas interpretações tardias 

(Collins, 2009, p. 211). Sendo assim, não se tratava de uma proibição genérica da 

magia, mas da repressão aos efeitos concretos e nocivos que ela pudesse causar. 

Mesmo no Império, não havia lei específica contra magos, mas o Senado 

intervinha quando práticas mágicas vinham a público nos tribunais (Prieto, 2007, p. 

94). Como vimos anteriormente, a legislação romana sobre magia baseava-se mais 

 
Collins, a mesma associação é feita por Agostinho e Cícero, o que sugere tratar-se de uma 

leitura já consolidada na Antiguidade Tardia (Collins, 2009, p. 210). Plínio, por sua vez, registra 

formulação próxima (excantare segetem), termo pouco usual que remete à ideia de atrair ou 

seduzir algo de um lugar para outro por meios invisíveis – neste caso, por encantamento. Assim, 

embora nas Doze Tábuas originais (século V a.C.) não haja menção direta a ervas ou drogas, 

o imaginário jurídico e literário dos séculos IV-V d.C. já associava tais práticas a feitiços 

condenáveis, refletindo a carga negativa e legalmente perigosa que a expressão magicae 

artes havia adquirido nesse período. 
15 Os concílios, no contexto do cristianismo, eram assembleias formais de bispos e líderes 

eclesiásticos convocadas para deliberar sobre questões doutrinárias, disciplinares e 

administrativas da Igreja. Essas reuniões tinham caráter normativo, buscando estabelecer 

interpretações oficiais das Escrituras e uniformizar práticas de fé. O Concílio de Niceia, 

realizado em 325 EC por convocação do imperador Constantino I, foi o primeiro concílio 

ecumênico da história cristã. Entre suas decisões mais significativas, esteve a formulação do 

que recorre à magia para trazer de volta o amante Dáfnis – observa que a prática descrita 

de “transferir o trigo plantado para o campo de outra pessoa” se realizaria por meio de 

magicae artes. No texto virgiliano, a protagonista utiliza ervas (herbae) e drogas (veneno) 

vindas de Ponto, na Ásia, capazes, segundo a narrativa, de transformar homens em lobos, 

invocar espíritos e operar a tal transferência de colheitas (Êcloga 8.99). Sérvio associa essa 

imagem poética a um interdito presente nas Doze Tábuas: ne pellicere alienas segetes (“não 

atraias a plantação de outra pessoa”). Conforme Collins, a mesma associação é feita por 

Agostinho e Cícero, o que sugere tratar-se de uma leitura já consolidada na Antiguidade 

Tardia (Collins, 2009, p. 210). Plínio, por sua vez, registra formulação próxima (excantare 

segetem), termo pouco usual que remete à ideia de atrair ou seduzir algo de um lugar para 

outro por meios invisíveis – neste caso, por encantamento. Assim, embora nas Doze Tábuas 

originais (século V a.C.) não haja menção direta a ervas ou drogas, o imaginário jurídico e 

literário dos séculos IV-V d.C. já associava tais práticas a feitiços condenáveis, refletindo a 

carga negativa e legalmente perigosa que a expressão magicae artes havia adquirido nesse 

período. 



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

39 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

na análise da finalidade dos rituais do que em sua natureza intrínseca: se fossem 

realizados visando ao bem comum ou trazendo algum benefício, eram tolerados; se, 

ao contrário, fossem considerados nocivos – sobretudo de cunho erótico ou fatal –, 

eram condenados pelo Estado (Prieto, 2007, p. 90-93).  

Contudo, a situação muda drasticamente com a conversão do imperador 

Constantino I, por volta de 313 EC. A partir desse momento, o cristianismo passa a 

ser unificado e, em 325 EC, no Concílio de Niceia16, torna-se religião oficial do Império 

(Pagels, 1989, p. 3-4). No governo de Teodósio I, as religiões de mistério são proibidas 

e seus templos fechados (Prieto, 2007, p. 60), inaugurando uma era de imposição da 

doutrina cristã sobre a vida social e religiosa. 

Como vimos, a legislação romana já previa punições contra práticas mágicas 

e adivinhação consideradas nocivas ou subversivas ao Estado, como a Lex Cornelia 

de Sicariis et Veneficis, que criminalizava envenenadores – termo muitas vezes 

aplicado também aos “praticantes de magia”. Contudo, no reinado de Constâncio II 

(meados do século IV), filho de Constantino I, essas penalidades foram agravadas, 

com o veneficium sendo enquadrado como maleficium (ato deliberado de causar 

dano). Editos e leis passaram a proibir práticas religiosas não-cristãs, incluindo rituais 

de mistério, sob pena de morte. (Silva; Silva, 2021, p. 93). 

As leis contra a magia, originalmente promulgadas por imperadores como 

Constantino e Constâncio II, foram posteriormente compiladas e sistematizadas sob 

Teodósio II no Codex Theodosianus e nas Novellae17, reunindo decretos emitidos 

 
16 Os concílios, no contexto do cristianismo, eram assembleias formais de bispos e líderes 

eclesiásticos convocadas para deliberar sobre questões doutrinárias, disciplinares e 

administrativas da Igreja. Essas reuniões tinham caráter normativo, buscando estabelecer 

interpretações oficiais das Escrituras e uniformizar práticas de fé. O Concílio de Niceia, 

realizado em 325 EC por convocação do imperador Constantino I, foi o primeiro concílio 

ecumênico da história cristã. Entre suas decisões mais significativas, esteve a formulação do 

Credo Niceno, que afirmava a divindade de Cristo contra as teses do arianismo, e a definição 

de diretrizes para a unificação litúrgica, incluindo a data da Páscoa. O evento marcou um 

passo decisivo na institucionalização da ortodoxia cristã e na aproximação entre o poder 

imperial e a autoridade eclesiástica. 
17 O Codex Theodosianus, promulgado em 438 EC sob o imperador Teodósio II, é uma 

compilação oficial de leis imperiais romanas vigentes desde Constantino I (313 EC) até o 

próprio reinado de Teodósio II. Ele reúne constituições, éditos e decretos que versam sobre 

temas diversos – da administração e impostos à religião e punição da magia – sendo uma das 

principais fontes para o estudo da política cristianizadora do Império. As Novellae (ou Novellae 

Constitutiones), por sua vez, consistem em leis posteriores à publicação do Código, emitidas 

para atualizar, esclarecer ou complementar disposições anteriores. Ambas as coleções são 

fundamentais para compreender a transição legal e cultural que consolidou o cristianismo 

como religião oficial e suprimiu práticas religiosas consideradas pagãs. 



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

40 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

desde o início do século IV. Essas normas não apenas proibiam reuniões de hereges 

– como passaram a ser chamados os não-cristãos –, mas também ordenavam a 

queima de seus livros e previam punições severas, como exílio e execução.  

Um dos decretos de Constâncio II, datado de 1º de dezembro de 346, 

determinava que “os templos sejam imediatamente fechados em todas as cidades” e 

que qualquer pessoa que realizasse sacrifícios fosse “abatida pela espada vingadora”, 

além de terem seus bens confiscados. Até mesmo governadores que negligenciassem 

a aplicação dessa “vingança” seriam punidos (Pharr et al., 1952, p. 472). 

Outra lei, de tom igualmente rigoroso, estabelecia que hereges flagrados 

realizando “ritos supersticiosos” teriam seus bens confiscados e sofreriam “a pena 

suprema”. As casas onde tais práticas ocorressem seriam anexadas ao fisco, salvo 

se os donos denunciassem imediatamente os culpados. Além disso, ordenava-se a 

busca e queima imediata de livros “nocivos”, sendo a ocultação dessas obras punida 

com a morte, por equiparar o “infrator ao crime de magia” (Pharr et al., 1952, p. 456). 

 

Todos aqueles que, de algum modo, manifestassem conhecimentos 
passíveis de serem classificados como mágicos – como as curandeiras, 
intérpretes de sonhos e observadoras dos astros – passaram a ser 
oficialmente descritos como “inimigos da raça humana”, sujeitos à tortura e à 
morte. Um decreto imperial de 358 EC, dirigido ao prefeito pretoriano Touro, 
determinava que qualquer feiticeiro, astrólogo, adivinho ou praticante de artes 
semelhantes, mesmo que ocupasse posição de prestígio junto a algum 
governante ou ao César, não estaria imune à punição (Pharr et al., 1952, p. 
238). Aqueles condenados seriam submetidos a tortura até receberem uma 
execução considerada proporcional à gravidade de seu “crime”: 
O mesmo Augusto a Touro, Prefeito Pretoriano. [...] Se, portanto, algum 
feiticeiro ou pessoa contaminada pela magia, que pela tradição popular é 
chamado de mágico, adivinho, vidente, ou ainda adivinho, ou mesmo 
astrólogo, ou alguém que esconda alguma arte de adivinhação por meio da 
interpretação de sonhos, ou que pratique qualquer arte semelhante, for 
encontrado em Minha comitiva ou na do César, não escapará da punição e 
da tortura sob a proteção de seu alto posto. Se for condenado por seu próprio 
crime e, por meio de negação, se opuser àqueles que o denunciam, será 
entregue ao cavalete de tortura, garras de ferro rasgarão seus flancos, e ele 
sofrerá punição digna de seu crime. Dado no terceiro dia antes das nonas de 
julho, em Aríminum, no ano do consulado de Datiano e Cerealis – 5 de julho, 
358; 357 (Pharr et al., 1952, p. 238, tradução própria). 

 

O que se percebe é que após a oficialização do Cristianismo como religião do 

Império Romano, as leis contra a magia tornaram-se não apenas mais abrangentes, 

mas também mais severas, refletindo e amplificando as definições teológicas 

formuladas pelos líderes cristãos. Essa nova leitura, incorporada à legislação imperial, 

deu início a uma perseguição mais sistemática, ainda que a erradicação completa das 



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

41 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

crenças e ritos mágicos populares tenha se revelado um processo lento, irregular e 

profundamente enraizado nas tensões culturais da época. 

A proibição dos saberes ancestrais, preservados e transmitidos no cotidiano 

do Império – em grande parte por mulheres – foi mais do que uma simples estratégia 

de afirmação da fé cristã em detrimento de outras tradições religiosas. Tratou-se de 

um ataque institucionalizado pelo Estado romano. O ofício e o modo de vida das 

feiticeiras foram duramente ameaçados, a ponto de sua própria existência se 

converter em ato de resistência, necessário para que seus conhecimentos 

continuassem a sobreviver. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

A repressão aos saberes mágicos femininos na Antiguidade Tardia não foi um 

processo aleatório ou meramente moralista, mas uma estratégia discursiva e teológica 

cuidadosamente construída para legitimar o cristianismo em detrimento de outras 

tradições religiosas. Em seu processo de consolidação, a ortodoxia cristã necessitava 

de um “outro” que funcionasse como inimigo simbólico, e o mago – ou, mais 

especificamente, a mulher maga – cumpria esse papel com perfeição, por lidar com 

dimensões extranaturais que a fé cristã reivindicava como seu monopólio legítimo. 

No entanto, a perseguição à figura feminina transcendeu o campo da disputa 

religiosa: estava profundamente enraizada na misoginia e no medo. Era fruto de uma 

necessidade narcisista masculina de afirmar-se como ápice da criação, relegando as 

mulheres a uma posição de subalternidade e submissão. Essa inferiorização era 

reforçada pela teologia patrística, que atribuiu às mulheres a culpa pela queda da 

humanidade, deslocando para elas uma responsabilidade coletiva que, na prática, 

funcionava como justificativa para controlar seus corpos, sua sexualidade e, 

sobretudo, seus saberes. 

Essa lógica não se dissolveu com o fim da Antiguidade, mas se prolongou ao 

longo de todo o medievo, assumindo contornos brutais na caça às bruxas. Milhares 

de mulheres foram presas, torturadas e queimadas vivas apenas por serem mulheres 

– e, portanto, suspeitas de carregar em si a semente do pecado e da magia –, mesmo 

quando não havia prova concreta de envolvimento com qualquer prática mística. 



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

42 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

Contudo, a tentativa de erradicar os saberes ancestrais não obteve êxito 

pleno. Eles sobreviveram nos segredos das casas, nas mãos que cuidavam de partos, 

nas ervas que curavam, nos sonhos que orientavam decisões e nos rituais íntimos 

que protegiam vidas. Sobreviveram nas mulheres que, mesmo silenciadas, 

mantiveram-se fiéis à sua essência de curandeiras, parteiras, conselheiras e guardiãs 

de memórias. Essas mulheres, perseguidas e executadas, continuam vivas hoje na 

herança simbólica e prática de seus saberes – pois a potência feminina, enraizada na 

terra e no corpo, não pode ser destruída. 

 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

AGOSTINHO. A Cidade de Deus Vol. 1. São Paulo: Paulus Editora, 2023. 

AGOSTINHO. A Doutrina Cristã. São Paulo: Paulus Editora, 2002.  

ALVES, Rubem. Filosofia da Ciência: introdução ao jogo e suas regras. São Paulo: 
Editora Brasiliense, 1981. 

BERARDINO, A. (org.). Dicionário patrístico e de antiguidades cristãs. Petrópolis: 
Vozes, 2002.  

BROWN, Peter. The Cult of the Saints: Its Rise and Function in Latin Christianity (The 
Haskell Lectures on History of Religions. Chicago: The University of Chicago Press, 
1982.  

CAPUTO, Paolo. Aegyptiaca from Cumae: New Evidence for Isis Cult in Campania: 
Site and Materials. In: CASADIO, Giovanni; JOHNSTON, Patricia A. Mystic Cults in 
Magna Graecia. Austin: The University of Texas Press, 2009, p. 235-250.  

COLLINS, Derek. Magia no Mundo Grego Antigo. São Paulo: Madras, 2009. 

DALARUN, Jacques. Olhares de Clérigos. In: DUBY, Georges.; PERROT, Michelle. 
História Das Mulheres no Ocidente. Porto: Editora Afrontamento, 1990, p. 29-63.  

FARAONE, Christopher A. Ancient Greek love magic. Cambridge: Harvard University 
Press, 2001.  

FEDERECI, Silvia. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. São 
Paulo: Elefante, 2017.  

GRAF, Fritz. Magic in the Ancient World. Translated by Franklin Philip. Cambridge: 
Harvard University Press, 1997.  

JANOWITZ, Naomi. Magic in the Roman World: Pagans, Jews and Christians. New 
York: Taylor & Francis e-Library, 2002. 



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

43 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

JOÃO CRISÓSTOMO. Comentário às Cartas de São Paulo Vol. 3. São Paulo: Paulus 
Editora, 2014. 

JUNIOR, Ruy Rocha. Cultos de Mistério: Dionísio e as origens ocultas do cristianismo. 
São Paulo: Fonte Editorial, 2017. 

KALLERES, Dayna S. City of demons: violence, ritual, and Christian power in late 
antiquity. Oakland: The University of California Press, 2015.  

KALLERES, Dayna S. Drunken Hags with Amulets and Prostitutes with Erotic Spells: 
The Re-Feminization of Magic in Late Antique Christian Homilies. In: STRATTON, 
Kimberly B; KALLERES, Dayna S. Daughters of Hecate: Women and Magic in the 
Ancient World. New York: Oxford University Press, 2014, p. 219-251.  

LEWIS, Nicola Denzey. Living Images of the Divine: Female Theurgists in Late 
Antiquity. In: STRATTON, Kimberly B; KALLERES, Dayna S. Daughters of Hecate: 
Women and Magic in the Ancient World. New York: Oxford University Press, 2014, p. 
274-297.  

LUCK, Georg. Arcana Mundi: magic and the occult in the Greek and Roman worlds: a 
collection of ancient texts. Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 2006.  

MARTINS, Rafaela W. A.; CAMPOS, Mauro M. Bruxas e seus saberes ancestrais: um 
olhar a partir das perspectivas feministas decoloniais. Revista TOMO, São Cristóvão, 
v. 42, e17612, 2023. DOI: 10.21669/tomo.v42i.  

MATTOS, Carlos Eduardo de A. de.; NOGUEIRA, Paulo A de S. Santas, Condenadas 
ou Demoníacas? Mulheres no Imaginário do Além-Mundo no Cristianismo Primitivo. 
Mandrágora, v. 26, n. 1, 2020, p. 29-47.  

MEGGITT, Justin J. Did magic matter? The saliency of magic in the Early Roman 
Empire. Journal of Ancient History, v. 1, n. 2, p. 170-229, nov. 2013. 

OGDEN, Daniel. Magic, Witchcraft, and Ghosts in the Greek and Roman Worlds: A 
Source Book. New York: Oxford University Press, 2002. 

ORÍGENES. Contra Celso. São Paulo: Paulus Editora, 2004.  

PAGELS, Elaine. Adam, Eve and the Serpent. New York: Vintage Books Edition, 
1989a. 

PAGELS, Elaine. The Gnostic Gospels. New York: Vintage Books Edition, 1989b. 

PLATÃO. O Banquete. Tradução, notas e comentários de Donaldo Schüler. Porto 
Alegre: L&PM, 2009. 

PLAUTO. Miles Gloriosus. Disponível em 
https://www.thelatinlibrary.com/plautus/miles.shtml. Acesso em: 03 de ago. 2025.  

POLLARD, Elizabeth Ann. Magic Accusations against Women. In: STRATTON, 
Kimberly B; KALLERES, Dayna S. Daughters of Hecate: Women and Magic in the 
Ancient World. New York: Oxford University Press, 2014, p. 183-218.  

POMEROY. Sarah B. Goddesses, Whores, Wives, and Slaves: Women in Classical 
Antiquity. London: Penguin Random House, 1995.  



 

 

Anna F. A. Figueiredo 
ENTRE O SAGRADO E O PROIBIDO: A PERSEGUIÇÃO CRISTÃ AOS SABERES 

MÁGICOS FEMININOS NA ANTIGUIDADE TARDIA 

44 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

PRIETO, Christine. Cristianismo e paganismo: a pregação do Evangelho no mundo 
greco-romano. São Paulo: Paulus, 2007. 

SILVA, Gilvan da; SILVA Érica C. M. da. A luta pelo monopólio do sagrado em 
Antioquia: João Crisóstomo e o ataque à magia e seus agentes (séc. IV d.C.). In: 
FIALHO, Maria do Céu; CANDIDO, Maria Regina; RODRIGUES, Nuno Simões (Org.). 
Magia e superstição no Mediterrâneo Antigo. Coimbra: Imprensa da Universidade de 
Coimbra, 2021, p. 85-105.  

TERTULIANO. A moda feminina. Tradução de Fernando Melro. Lisboa: Verbo, 1974. 

Theodosian code and novels and the sirmondian constitutions: a translation with 
commentary, glossary, and bibliography. Tradução de Clyde Pharr em colaboração 
com Theresa Sherrer Davidson e Mary Brown Pharr. Introdução de C. Dickerman 
Williams. Princeton: Princeton Universty Press, 1952. 

THOMASSET, Claude. Da Natureza Feminina. In: DUBY, Georges.; PERROT, 
Michelle. História Das Mulheres no Ocidente. Porto: Editora Afrontamento, 1990, p. 
65-97. 

VALENTINI, Rosella Omicciolo. Le erbe delle streghe nel medioevo. Tuscania: Penne 
& Papiri, 2010. 

 

Recebido em 12/08/2025 

Aprovado em 02/12/2025

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


