
 
 
 

 186 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

COLONIALIDADE, GÊNERO E RESISTÊNCIA: A ATUAÇÃO DOS CAPUCHINHOS E 
DAS MULHERES TUPINAMBÁ NO MARANHÃO COLONIAL 

COLONIALITY, GENDER, AND RESISTANCE: THE ROLE OF THE CAPUCHINS AND 
TUPINAMBÁ WOMEN IN COLONIAL MARANHÃO 

CONCEIÇÃO, Karen Crista Costa da* 
https://orcid.org/0009-0006-7808-0487 
 

RESUMO: Este artigo analisa os 
relatos dos missionários 
capuchinhos Claude D’Abbeville e 
Yves D’Évreux no contexto da 
colonização francesa na Ilha do 
Maranhão, no século XVII. A partir 
de uma abordagem crítica, 
investiga-se de que modo a 
colonialidade de gênero influencia a 
produção de discursos e 
representações sobre os povos 
indígenas, com ênfase nas mulheres 
Tupinambá. Articulando reflexões 
teóricas de autoras como Maria 
Lugones e Rita Segato, o estudo 
evidencia como os textos 
missionários transcrevem e 
reelaboram a alteridade por meio de 
padrões androcêntricos e 
eurocêntricos, contribuindo, desse 
modo, para a imposição de normas 
coloniais sobre os corpos, as 
crenças e as práticas dos povos 
indígenas. 
 
PALAVRAS-CHAVE: colonialidade 
de gênero; missões capuchinhas; 
mulheres tupinambá. 

ABSTRACT: This article analyzes 
the accounts of the Capuchin 
missionaries Claude D’Abbeville and 
Yves D’Évreux in the context of 
French colonization on the island of 
Maranhão in the 17th century. Using 
a critical approach, it investigates 
how gender coloniality influences the 
production of discourses and 
representations about Indigenous 
peoples, with an emphasis on 
Tupinambá women. Articulating 
theoretical reflections from authors 
such as Maria Lugones and Rita 
Segato, the study highlights how 
missionary texts transcribe and 
rework alterity through androcentric 
and Eurocentric patterns, thus 
contributing to the imposition of 
colonial norms on the bodies, 
beliefs, and practices of Indigenous 
peoples. 
 
KEYWORDS: coloniality of gender; 
capuchin missions; tupinambá 
women. 

 
 

 

 

 

 
* Doutoranda e mestra em História Social pelo Programa de Pós-Graduação em História e Conexões Atlânticas 
da Universidade Federal do Maranhão. 



 

 187 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Karen Crista Costa da Conceição 
COLONIALIDADE, GÊNERO E RESISTÊNCIA: A ATUAÇÃO DOS CAPUCHINHOS E 

DAS MULHERES TUPINAMBÁ NO MARANHÃO COLONIAL 
 

A ORDEM DOS CAPUCHINHOS E A MISSÃO NO MARANHÃO 

 

Na América Portuguesa, grande parte dos relatos coloniais foi produzida por 

missionários religiosos, especialmente por membros da Companhia de Jesus. 

Contudo, outras ordens também atuaram nas terras americanas, embora não 

estivessem diretamente integradas aos percursos coloniais portugueses. É o caso da 

Ordem dos Frades Menores Capuchinhos, pertencente à família franciscana, surgida 

na França como uma ramificação da Ordem dos Frades Menores de São Francisco 

de Assis, criada em 1517 e oficialmente aprovada pelo papa Clemente VII em 1525 

(MARINHO, 2008). 

Os capuchinhos receberam licença papal, em 1574, para expandir sua 

atuação além das províncias italianas. Nesse mesmo ano, estabeleceram-se na 

França, onde apresentaram expressivo crescimento, tornando-se numericamente a 

quarta maior ramificação da Ordem. Ao final do século XVI, já se encontravam 

disseminados por toda a Europa, sobretudo na França, onde sua atuação esteve 

fortemente vinculada ao combate ao protestantismo e à reconquista de fiéis para o 

catolicismo, no contexto da Contrarreforma (MARINHO, 2008). 

Como militantes desse movimento, os capuchinhos voltaram-se também para 

a evangelização fora da Europa, estabelecendo missões na Ásia, na África e na 

América. Na América Portuguesa, sua presença data de 1612, no contexto do projeto 

colonial conhecido como França Equinocial, que visava à ocupação da região do 

Maranhão. A missão religiosa tinha como objetivo central a conversão dos povos 

indígenas à fé católica (D’ABBEVILLE, 1975; MARINHO, 2008). 

A iniciativa contou com o apoio de François Razilly, que solicitou à Ordem o 

envio de missionários para acompanhar a expedição de Daniel de La Touche. 

Quarenta e dois frades apresentaram-se voluntariamente, mas apenas quatro foram 

escolhidos para a missão: Yves D’Évreux, Claude D’Abbeville, Arsène de Paris e 

Ambroise DAmiens, sendo Yves D’Évreux designado como superior do grupo 

(D’Abbeville, 1975). Esses missionários franceses foram, portanto, os primeiros 

capuchinhos a aportar no Brasil, estabelecendo-se no Maranhão como parte do 

esforço francês de colonização. 

Com o fim da missão, marcado pela expulsão dos franceses da região em 

1615, Yves D’Évreux e Claude D’Abbeville redigiram importantes obras sobre a 



 

 188 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Karen Crista Costa da Conceição 
COLONIALIDADE, GÊNERO E RESISTÊNCIA: A ATUAÇÃO DOS CAPUCHINHOS E 

DAS MULHERES TUPINAMBÁ NO MARANHÃO COLONIAL 
 

experiência colonial e a convivência com os povos indígenas, especialmente os 

Tupinambá. As obras “História da Missão dos Padres Capuchinhos na Ilha do 

Maranhão e Terras Circunvizinhas” (1614), de D’Abbeville, e “Continuação da História 

das Coisas Mais Memoráveis Acontecidas no Maranhão nos Anos de 1613 e 1614”, 

de Yves D’Évreux, publicadas em Paris na segunda década do século XVII, constituem 

as principais fontes deste estudo (D’ABBEVILLE, 1975; D’ÉVREUX, 2007). 

Esses textos evidenciam um trabalho de reescrita e modificação das falas 

atribuídas a líderes indígenas. Contudo, por razões relacionadas tanto à cultura dos 

capuchinhos quanto à dos próprios indígenas, é possível considerar que tais falas, 

ainda que reelaboradas, não constituem meras invenções dos missionários. Ao 

contrário, podem refletir um ponto de vista nativo e lançar luz sobre a dimensão 

indígena da interação missionária (CASTELNAU-L’ESTOILE, 2013, p. 67). 

A participação dos capuchinhos na experiência colonial da França Equinocial 

não garante, contudo, que suas crônicas representem fielmente os fatos do processo 

de colonização e evangelização. Ainda assim, tais textos compõem uma versão 

específica dessa experiência, marcada pelo lugar social ocupado pelos missionários 

naquele contexto. Como aponta Certeau (2007, p. 67), toda produção historiográfica 

está vinculada a um lugar de enunciação socioeconômico, político e cultural, o qual 

define não apenas os métodos e interesses do pesquisador, mas também os modos 

de formulação das perguntas e de organização dos documentos. 

Dessa forma, compreender as crônicas capuchinhas requer atenção crítica ao 

posicionamento dos autores e à maneira como suas vivências e interesses moldaram 

os discursos produzidos sobre os povos indígenas e a missão evangelizadora. A 

formação teológica dos missionários possibilitou a construção de relatos que recorrem 

frequentemente a citações bíblicas e a autores clássicos do cristianismo, como Paulo 

de Tarso e Santo Agostinho. Observa-se um esforço significativo em explicar a 

realidade indígena a partir desse imaginário cristão, apresentando detalhadamente os 

costumes indígenas e justificando a necessidade de transformá-los em súditos 

cristãos, com vistas à manutenção da ordem social e à garantia do sucesso do 

empreendimento colonial. A obra de Claude D’Abbeville foi editada em Paris em 1614 

(MARINHO, 2008, p. 42-43). 

Pouco se sabe sobre Yves D’Évreux, escolhido como superior da missão. Seu 

nome de batismo teria sido Simon Michelet, pertencente a uma família abastada da 



 

 189 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Karen Crista Costa da Conceição 
COLONIALIDADE, GÊNERO E RESISTÊNCIA: A ATUAÇÃO DOS CAPUCHINHOS E 

DAS MULHERES TUPINAMBÁ NO MARANHÃO COLONIAL 
 

Normandia. Assim como D’Abbeville, adotou o nome Yves, acompanhado da 

indicação de sua origem geográfica, ao ingressar na Ordem. Conhecedor das 

humanidades, Yves deu continuidade à obra iniciada por D’Abbeville, narrando a 

trajetória dos franceses, bem como os avanços e recuos da missão durante os anos 

em que esteve no Maranhão (MARINHO, 2008, p. 44). 

Em 1615, foram impressos exemplares do livro de Yves D’Évreux, cuja obra, 

dividida em dois tratados, indicava constituir uma continuação do relato de 

D’Abbeville. Entretanto, diferentemente do sucesso editorial alcançado por 

D’Abbeville, os impressos de d’Évreux foram destruídos em Paris, em consonância 

com a política da monarquia francesa que levou ao abandono do projeto colonizador 

no Maranhão. Em razão disso, o livro permaneceu silenciado e proibido de circular 

após o término da missão (DAHER, 2002, p. 3; OBERMEIER, 2005). 

A censura revela interesses políticos contrários ao projeto colonial, 

possivelmente relacionados ao casamento do rei Luís XIII com a infanta espanhola 

Anna Habsburgo, o que gerou desinteresse da corte francesa pela colônia do 

Maranhão (OBERMEIER, 2005). O livro foi conservado por François de Razilly e 

doado ao rei Luís XIII em 1618, sendo posteriormente guardado na Biblioteca Real de 

Paris e publicado apenas no século XIX por Ferdinand Denis. No século XX, um 

exemplar mais completo foi localizado na New York Public Library, embora 

apresentasse passagens ausentes, posteriormente recuperadas e publicadas por 

OBERMEIER em 2005 (Daher, 2002; OBERMEIER, 2005). 

A obra de Yves D’Évreux é mais extensa que a de Claude D’Abbeville, 

contendo numerosas citações em latim. Diferentemente de D’Abbeville, D’Évreux 

permaneceu quatro anos na Ilha do Maranhão, o que lhe permitiu descrever um 

cenário colonial instável, marcado por conflitos entre grupos indígenas rivais e entre 

indígenas e franceses, além da perseguição portuguesa que rondava a ilha. 

Esses escritos tinham a função de apresentar à Europa relatos edificantes 

sobre o cotidiano das missões, assumindo uma dimensão pública e de interesse geral. 

Conforme Pécora (2001, p. 28), as crônicas missionárias operam em três níveis: 

informação específica sobre as missões, os lugares e os homens envolvidos; reforço 

do sentido de solidariedade da Ordem, por meio de práticas e métodos 

compartilhados; e construção de uma mensagem devocional, mediante a adaptação 

das circunstâncias ao padrão retórico e aos preceitos escolásticos vigentes. 



 

 190 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Karen Crista Costa da Conceição 
COLONIALIDADE, GÊNERO E RESISTÊNCIA: A ATUAÇÃO DOS CAPUCHINHOS E 

DAS MULHERES TUPINAMBÁ NO MARANHÃO COLONIAL 
 

Claude D’Abbeville apresenta, em seu relato, casos edificantes, noticiando 

conquistas espirituais e demonstrando à França que os indígenas estavam aptos a 

participar do projeto colonial como súditos cristãos. Sua crônica enfatiza as 

dificuldades superadas pela fé, na expectativa dos frutos divinos, exemplificada na 

passagem em que descreve a frutificação da cruz sobre a terra abençoada 

(D’ABBEVILLE, 1975, p. 74). 

Apesar das diferenças, ambos os relatos apresentam características 

semelhantes, estando imersos nos interesses da colonização e da conversão ao 

cristianismo e fundamentando-se nas Escrituras bíblicas. Aos olhos dos cronistas, o 

universo indígena não se assemelhava aos padrões europeus de religião e gênero, o 

que os levou a distorcer a lógica própria dos ritos e mitos indígenas e a transformar o 

desconhecido em um universo representacional europeu (RAMINELLI, 2017). 

Não surpreende, portanto, que as representações de gênero europeias 

tenham sido transferidas para a sociedade indígena, atribuindo novos significados às 

ações femininas, frequentemente associadas a imagens diabólicas, monstruosas, 

canibais e de feiticeiras, como formas de decodificação do desconhecido (BUTLER, 

2003, p. 18). 

Analisar as ações femininas nas crônicas constitui um desafio, uma vez que 

os relatos apresentam limitações para abordar as sociedades indígenas, 

especialmente no que se refere à condição feminina, além das restrições próprias de 

qualquer discurso histórico. No entanto, alguns pesquisadores reconhecem que, 

apesar do ponto de vista europeu, as crônicas deixam indícios da materialidade 

indígena (OLIVEIRA, 2006, p. 41). Conforme Neto (1997, p. 327), a crônica deve ser 

compreendida como uma fonte oral transformada pelo cronista, sendo necessário 

“situar o cronista” em seu itinerário e contexto para interpretá-la. 

Dessa forma, embora os missionários apreendessem a realidade das 

mulheres Tupinambá a partir de um universo cristão e androcêntrico, é possível 

realizar uma leitura fragmentada dos acontecimentos. Como argumenta Ginzburg 

(1989, p. 177), a realidade é opaca, mas há sinais e indícios que permitem decifrá-la. 



 

 191 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Karen Crista Costa da Conceição 
COLONIALIDADE, GÊNERO E RESISTÊNCIA: A ATUAÇÃO DOS CAPUCHINHOS E 

DAS MULHERES TUPINAMBÁ NO MARANHÃO COLONIAL 
 

 

 

A CONSTRUÇÃO DO FEMININO E O CONTROLE MISSIONÁRIO NO 

MARANHÃO 

 

A associação da mulher à figura de Eva, responsável por induzir Adão à 

desobediência divina e, consequentemente, pela expulsão da humanidade do 

paraíso, constituiu um dos principais argumentos utilizados para relegar as mulheres 

a uma posição secundária na ordem social cristã e para justificar seu controle. Desde 

a consolidação do cristianismo, as mulheres passaram a carregar a marca do pecado 

original, concebido como uma característica intrínseca à sua natureza, o que as tornou 

alvos de vigilância constante, a fim de evitar a ameaça que supostamente 

representariam à ordem social e moral estabelecida (DELUMEAU, 1989). A moral 

patriarcal vinculava o conceito de pureza a uma ordem masculina e hierarquizada, 

enquanto o feminino impuro era interpretado como fonte de desordem, legitimando 

sua submissão e controle rigoroso. 

Nesse contexto, a obra dos padres missionários que atuaram no Maranhão 

evidencia uma rígida moral cristã, em oposição às práticas culturais indígenas, 

sobretudo no que se refere ao corpo e aos papéis sociais das mulheres. O padre Yves 

D’Évreux, fundamentando-se nas Escrituras sagradas, reafirma a vulnerabilidade 

feminina ao pecado, sugerindo que as mulheres seriam capazes de “despedaçar” o 

tronco da família, em contraste com os homens, apresentados como responsáveis por 

sua manutenção e continuidade (D’ÉVREUX, 2007). Essa visão ecoa as concepções 

de pensadores como Santo Agostinho, Tomás de Aquino, Aristóteles e Paulo de Tarso, 

cujas interpretações religiosas foram fundamentais para legitimar a exclusão das 

mulheres do exercício do poder político, econômico e religioso, sustentando a ideia 

de que o poder feminino deveria ser contido e redimido. 

O missionário Claude D’Abbeville, em seus relatos sobre os indígenas 

Tupinambá, destaca a nudez feminina e os adornos corporais indígenas como 

elementos transgressores da moral cristã, configurando-os como práticas “horríveis” 

e “desonestas” que necessitariam de correção. A nudez das mulheres indígenas foi, 

assim, estigmatizada como manifestação de ignorância acerca do pecado e da 

vergonha, para a qual os padres prescreviam a “instrução bíblica” como remédio. Essa 



 

 192 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Karen Crista Costa da Conceição 
COLONIALIDADE, GÊNERO E RESISTÊNCIA: A ATUAÇÃO DOS CAPUCHINHOS E 

DAS MULHERES TUPINAMBÁ NO MARANHÃO COLONIAL 
 

vigilância materializou-se em episódios concretos, como a proibição da entrada de 

uma indígena nua na capela, simbolizando a tentativa de restringir e controlar a 

circulação feminina nos espaços religiosos, reservados aos homens e às lideranças 

indígenas masculinas (D’ABBEVILLE, 1975). 

A influência das cartas de São Paulo é notória na regulamentação do papel 

social das mulheres indígenas no âmbito do projeto missionário. Em suas epístolas, 

Paulo determina que a mulher mantenha silêncio e submissão ao homem, 

fundamentando tal orientação na ordem da criação, com Adão criado primeiro e Eva 

posteriormente, bem como na associação da tentação à figura feminina (I Coríntios 

11:3). Essa pregação contribuiu para a consolidação da ideia de que as mulheres 

somente alcançariam salvação e redenção dentro dos limites estabelecidos pelo 

casamento monogâmico e pela maternidade. Segundo os padres, a adesão ao 

matrimônio cristão constituía não apenas um caminho para a salvação individual, mas 

também uma estratégia destinada a desarticular costumes indígenas, como a 

poligamia, e a impor uma nova ordem social. 

Esse modelo feminino idealizado pelos missionários encontra-se calcado na 

figura da Virgem Maria, concebida como contraponto redentor à Eva pecadora. As 

mulheres indígenas que assumiam os papéis de mães devotas e esposas submissas 

eram valorizadas e consideradas elementos fundamentais na propagação dos valores 

cristãos. A entrega dos filhos ao batismo e à catequese, por parte das mães indígenas, 

representava, para os padres, um ato de devoção e de adesão ao novo ordenamento 

moral. Tave Avaetê, indígena que manifestou o desejo de batizar seu filho, exemplifica 

esse processo de aproximação aos ideais cristãos (D’ABBEVILLE, 1975). 

Por outro lado, a demonização das mulheres indígenas que mantinham 

práticas espirituais tradicionais, como curandeiras ou sacerdotisas, evidencia a 

intolerância missionária em relação à diversidade cultural e religiosa indígena. O 

exercício dessas funções era associado ao demônio, reforçando a visão medieval 

europeia que interpretava o feminino desviante como maligno e perigoso (BARSTOW, 

1994). Tal concepção legitimava a exclusão das mulheres indígenas dos espaços de 

poder e da autoridade religiosa, subordinando-as ao modelo cristão europeu. 

O controle sobre o corpo feminino, a imposição do casamento monogâmico, 

a exclusão das mulheres do sacerdócio e a valorização da maternidade como caminho 

para a salvação configuram uma estratégia missionária de reorganização social e 



 

 193 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Karen Crista Costa da Conceição 
COLONIALIDADE, GÊNERO E RESISTÊNCIA: A ATUAÇÃO DOS CAPUCHINHOS E 

DAS MULHERES TUPINAMBÁ NO MARANHÃO COLONIAL 
 

cultural. A ambiguidade presente nos relatos dos padres, marcada pela tensão entre 

condenação e valorização das mulheres, reflete a epistemologia dualista ocidental, a 

qual essencializa o feminino como corpo e reprodução, restringindo seu papel social 

e cultural, ao passo que atribui aos homens o estatuto de sujeitos culturais e 

detentores do saber (BUTLER, 2003; OLIVEIRA, 2006). 

Dessa forma, o projeto missionário no Maranhão não se limitava à conversão 

religiosa dos povos indígenas, mas também visava à reestruturação dos papéis de 

gênero segundo os preceitos do cristianismo patriarcal, subordinando as mulheres 

indígenas a um modelo que as situava em posição secundária, dependente e 

controlada, reforçando a lógica colonial e patriarcal que marcou o processo de 

colonização e evangelização. 

 

RESISTÊNCIAS E ESTRATÉGIAS DAS MULHERES FRENTE À IMPOSIÇÃO 

COLONIAL DE GÊNERO 

 

Embora os relatos dos missionários capuchinhos apresentem as mulheres 

tupinambá sob uma ótica eurocêntrica e androcêntrica, própria da colonialidade de 

gênero, é possível identificar, nas fontes, indícios de resistência e de reinterpretação 

indígena diante das imposições coloniais. As mulheres tupinambá não se restringiram 

à condição de receptáculos passivos da moral cristã, mas atuaram como agentes 

ativas nos processos de negociação e de resistência à dominação cultural e social. 

A colonialidade de gênero, conceito central proposto por Lugones (2010), 

explica como a colonização ocidental não apenas instituiu um sistema racial, mas 

também impôs uma estrutura de gênero hierárquica e patriarcal, que violentou corpos 

e saberes femininos indígenas, subordinando-os à lógica eurocêntrica e 

androcêntrica. Conforme a autora, “a colonialidade do gênero é uma forma específica 

de colonialidade, que implica uma intersecção entre racismo e patriarcado, na qual os 

corpos femininos colonizados são marcados e controlados por essa lógica” 

(LUGONES, 2010, p. 749). 

Nesse contexto, as mulheres tupinambá enfrentaram uma dupla opressão, 

decorrente do racismo colonial e da imposição do patriarcado cristão. A alteridade 

produzida pelo projeto missionário encontrou no corpo e nos rituais femininos um 

campo de disputa simbólica e material. A nudez, por exemplo, mais do que um 



 

 194 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Karen Crista Costa da Conceição 
COLONIALIDADE, GÊNERO E RESISTÊNCIA: A ATUAÇÃO DOS CAPUCHINHOS E 

DAS MULHERES TUPINAMBÁ NO MARANHÃO COLONIAL 
 

descuido segundo a perspectiva europeia, constituía uma forma legítima de expressão 

cultural e espiritual, integrando uma cosmologia própria. A tentativa missionária de 

cobrir e disciplinar os corpos femininos, além de se fundamentar em valores alheios 

às práticas indígenas, configurava uma estratégia de controle da autonomia feminina 

e dos saberes ancestrais por elas transmitidos (RAMINELLI, 2017; LUGONES, 2010). 

Segato (2011) contribui para a compreensão das estratégias de resistência ao 

afirmar que “o corpo das mulheres indígenas é um território de guerra, no qual se 

estabelece a disputa por hegemonia entre o patriarcado colonial e os modos 

ancestrais de vida e resistência” (SEGATO, 2011, p. 142). Assim, longe de serem 

apenas vítimas, as mulheres indígenas afirmam-se como agentes de resiliência 

cultural, preservando práticas espirituais e conhecimentos tradicionais sob múltiplas 

formas de opressão. 

Mesmo sob a pressão das missões e da estrutura colonial, as mulheres 

tupinambá preservaram papéis centrais nas redes sociais de suas aldeias, atuando 

como mediadoras, transmissoras de saberes e lideranças em rituais espirituais e 

cotidianos (OLIVEIRA, 2006; SEGATO, 2011). A continuidade de práticas, como o uso 

de plantas medicinais e de rituais de cura, condenadas pelos missionários como “obra 

do demônio”, pode ser interpretada como forma de resistência e de sobrevivência 

cultural. Segundo Lugones (2010, p. 753), “os corpos das mulheres indígenas são 

territórios nos quais se travam batalhas por reconhecimento e autonomia cultural, 

resistindo às tentativas coloniais de anular seus saberes e práticas”. 

Um exemplo emblemático dessa resistência estratégica pode ser observado 

nas práticas de batismo e de casamento cristão. Muitas mulheres indígenas, como 

Tave Avaetê, demonstraram interesse nos rituais cristãos não por conversão religiosa, 

mas como estratégia para garantir proteção e estabilidade diante da violência colonial. 

Conforme argumenta Segato (2011, p. 148), “as mulheres indígenas não apenas 

assimilam os sistemas patriarcais impostos, mas frequentemente os subvertem, 

utilizando as instituições coloniais para manter suas próprias formas de autoridade e 

autonomia”. 

Nesse sentido, o casamento, longe de constituir uma imposição unívoca, 

configurou-se como um espaço de negociação. Para as mulheres tupinambá, o 

casamento com franceses podia assegurar status, segurança e, inclusive, acesso a 

mercadorias e a formas de proteção. Assim, conforme sustenta Lugones (2010, p. 



 

 195 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Karen Crista Costa da Conceição 
COLONIALIDADE, GÊNERO E RESISTÊNCIA: A ATUAÇÃO DOS CAPUCHINHOS E 

DAS MULHERES TUPINAMBÁ NO MARANHÃO COLONIAL 
 

755), “as mulheres colonizadas encontram formas de resistência nas próprias 

estruturas coloniais, ressignificando-as e desafiando as hierarquias patriarcais”. 

Nos relatos missionários, observa-se uma preocupação recorrente com o 

controle da sexualidade e da mobilidade femininas. As práticas do concubinato, da 

poligamia e da reciprocidade entre famílias indígenas eram duramente criticadas pelos 

capuchinhos, que identificavam no casamento monogâmico cristão um instrumento 

de disciplinamento dos corpos e dos lares indígenas (MENDES, 2013). Contudo, 

como evidenciam os registros do padre Yves D’Évreux, as mulheres indígenas e suas 

famílias manejavam de forma estratégica os enlaces com os franceses, utilizando-os 

como meio de sobrevivência e de inserção social (D’ÉVREUX, 2007). 

O casamento com os truchements, intérpretes franceses que viviam entre os 

indígenas, e, posteriormente, com soldados franceses, além de facilitar a 

comunicação e o escambo, representava também uma forma de preservação da 

autonomia diante do avanço colonial. Conforme Daher (2002), esses enlaces 

resultaram em processos de mestiçagem e na formação de alianças duradouras entre 

franceses e tupinambá, nas quais a mulher indígena desempenhava papel central na 

construção de redes de reciprocidade e de proteção. 

As alianças matrimoniais também implicaram exploração. As mulheres 

indígenas passaram a ser empregadas como mão de obra nos moldes coloniais, 

desempenhando tarefas agrícolas, de preparação de alimentos, de cerâmica e de 

produção de farinha, atividades essenciais à manutenção das feitorias e dos núcleos 

coloniais (MONTEIRO, 1994; D’ABBEVILLE, 1975). Ainda assim, tal condição não 

elimina o fato de que essas mesmas mulheres, mesmo submetidas à exploração, 

conseguiram preservar rituais e práticas culturais fundamentais para suas 

comunidades. 

A imposição do modelo patriarcal europeu alterou profundamente o status das 

mulheres indígenas, marginalizando suas funções e reduzindo seu poder nos 

processos decisórios, fenômeno igualmente observado em outras sociedades 

indígenas submetidas a contato prolongado com os europeus (PICCHI, 2003). A 

historiografia clássica, como a de Varnhagen, Martius e Freyre, contribuiu para a 

cristalização da imagem da mulher indígena como objeto sexual ou mero instrumento 

reprodutor da mestiçagem, apagando sua agência no processo histórico. 



 

 196 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Karen Crista Costa da Conceição 
COLONIALIDADE, GÊNERO E RESISTÊNCIA: A ATUAÇÃO DOS CAPUCHINHOS E 

DAS MULHERES TUPINAMBÁ NO MARANHÃO COLONIAL 
 

No entanto, conforme destaca Garcia (2015), o casamento entre grupos tupi 

relacionava-se à circulação de mulheres como mecanismo de ampliação de redes de 

influência e de alianças. Não se tratava de “dar a mulher”, mas de conquistar um 

aliado. Essa prática nativa, frequentemente interpretada de forma equivocada como 

promiscuidade pelos missionários, revela uma racionalidade própria, voltada à 

promoção da solidariedade e das trocas entre grupos. 

Fernandes (2003) reforça essa leitura ao argumentar que a aliança por meio 

do casamento promovia a integração cultural e política entre diferentes grupos 

indígenas. No contexto da colonização francesa, os enlaces com europeus 

constituíam alternativas de sobrevivência diante das rupturas provocadas pela 

presença colonial e pelas violências associadas ao projeto colonizador. 

Portanto, é necessário reconhecer que, mesmo diante da colonialidade de 

gênero, as mulheres tupinambá atuaram como agentes conscientes, utilizando os 

recursos disponíveis, inclusive o casamento com europeus, como estratégias de 

sobrevivência, de manutenção cultural e de resistência política. Longe de figurarem 

como subalternas passivas, essas mulheres demonstraram capacidade de leitura do 

contexto e de articulação, ainda que em condições adversas. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A análise das crônicas capuchinhas e das ações missionárias no Maranhão, 

no contexto da França Equinocial, permite compreender como o projeto colonial 

francês foi atravessado por múltiplas camadas de dominação, de natureza religiosa, 

cultural, de gênero e racial. A atuação dos frades Claude D’Abbeville e Yves D’Évreux 

não se restringiu à evangelização, mas envolveu um esforço sistemático de 

reorganização social segundo os valores do cristianismo europeu, especialmente no 

que se refere aos papéis de gênero. As representações da mulher indígena, marcadas 

pela herança simbólica do pecado original e pela moral patriarcal, construíram um 

ideal feminino moldado pela figura da Virgem Maria, em contraposição à demonização 

das práticas espirituais e culturais nativas. 

Contudo, longe de ocuparem uma posição passiva nesse processo, as 

mulheres tupinambá revelaram-se agentes ativas de resistência e de negociação. 

Apesar das tentativas de controle e de domesticação de seus corpos e saberes, essas 



 

 197 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Karen Crista Costa da Conceição 
COLONIALIDADE, GÊNERO E RESISTÊNCIA: A ATUAÇÃO DOS CAPUCHINHOS E 

DAS MULHERES TUPINAMBÁ NO MARANHÃO COLONIAL 
 

mulheres mobilizaram estratégias para manter vínculos com suas tradições e, 

simultaneamente, adaptar-se ao novo cenário imposto pelo colonialismo. A nudez, a 

espiritualidade, os rituais e até mesmo o casamento cristão foram ressignificados 

como meios de afirmação cultural e de sobrevivência diante da violência da 

colonialidade de gênero. 

Portanto, as crônicas capuchinhas devem ser lidas com um olhar crítico e 

atento às contradições que revelam. Ainda que redigidas por homens europeus, 

imersos em um imaginário teológico e colonial, essas fontes oferecem indícios da 

agência feminina indígena. É nesse ponto que reside a relevância de sua releitura, 

não apenas para compreender o processo missionário, mas também para visibilizar 

vozes silenciadas que resistiram e reinventaram suas existências no interior de uma 

lógica opressora. As mulheres tupinambá, nesse sentido, não foram meros objetos da 

colonização, mas sujeitas históricas que desafiaram, negociaram e, por vezes, 

subverteram os limites impostos à sua condição. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

BARSTOW, Anne Llewellyn. Witchcraze: a new history of the european witch hunts. 
San Francisco: HarperOne, 1994. 

BUENO, A. (Org.); Crema, Everton. (Org.); ESTACHESKI, Dulceli (Org.); SOUZA 
NETO, J. M. G. (Org.). Um Pé de História: estudos sobre aprendizagem histórica. 1. 
ed. Rio de Janeiro/União da Vitóri: Edição Especial Ebook LAPHIS/Sobre Ontens, 
2017. v. 1. 576p. 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 

CASTELNAU-L’ESTOILE, Charlotte. História dos índios do Brasil contada por um 
francês do século XVII: edição comentada da crônica de Yves d’Évreux. São Paulo: 
EDUSP, 2013. 

CERTEAU, Michel de. A escrita da história. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 
2007. 

D’ABBEVILLE, Claude. História da missão dos padres capuchinhos na ilha do 
Maranhão e terras circunvizinhas. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1975. 

D’ÉVREUX, Yves. Viagem ao Norte do Brasil feita nos anos de 1613 e 1614. São 
Paulo: Hedra, 2007. 



 

 198 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Karen Crista Costa da Conceição 
COLONIALIDADE, GÊNERO E RESISTÊNCIA: A ATUAÇÃO DOS CAPUCHINHOS E 

DAS MULHERES TUPINAMBÁ NO MARANHÃO COLONIAL 
 

DAHER, Andrea. Uma história da leitura no Brasil: os primeiros tempos. Rio de 
Janeiro: FGV, 2002. 

DELUMEAU, Jean. Pecado e medo: a culpabilização no Ocidente nos séculos XIII-
XVIII. São Paulo: Companhia das Letras, 1989. 

FERNANDES, F. A organização social dos Tupinambá. São Paulo: Hucitec, 2003. 

GARCIA, Elisa Frühauf. Conquista, sexo y esclavitud en la cuenca del Río de la Plata: 
Asunción y San Vicente a mediados del siglo XVI. Americania. Revista de Estudios 
Latinoamericanos de la Universidad Pablo de Olavide de Sevilla, v. 2, p. 39-73, 2015. 

GINZBURG, Carlo. Mitos, emblemas, sinais: morfologia e história. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1989. 

LUGONES, Maria. Colonialidade e gênero. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 
v. 22, n. 2, p. 743-761, maio/ago. 2010. 

MARINHO, V. L. A. F. Missionários e indígenas: os capuchinhos no Maranhão no 
século XVII. São Paulo: Loyola, 2008. 

MENDES JÚNIOR, R. F. Os Mbya desceram o Araguaia: parentesco e dispersão. In: 
CEstA nas redes guarani, 2013, São Paulo. Simpósio CEstA nas redes Guarani, 2013. 
v. 1. p. 6-6. 

MONTEIRO, John Manuel. Negros da terra: índios e bandeirantes nas origens de São 
Paulo. São Paulo: Companhia das Letras, 1994. 

OBERMEIER, Franz. A missão francesa no Maranhão (1612-1615): ideologia e 
colonização. São Paulo: UNESP, 2005. 

PÉCORA, Alcir. Teatro do sacramento: a encenação da fé nos autos jesuíticos do 
Brasil colonial. São Paulo: EDUSP, 2001. 

PICCHI, Debra. Culture and gender in Brazil: studies on indigenous women. Cultural 
Survival Quarterly, v. 27, n. 2, p. 26-30, 2003. 

RAMINELLI, Ronald. Imagens da colonização: a representação do índio de Caminha 
a Vieira. São Paulo: Hucitec, 2017. 

SEGATO, Rita Laura. Las estructuras elementales de la violencia: ensayo sobre 
género entre la antropología, el psicoanálisis y los derechos humanos. Buenos Aires: 
Prometeo, 2003. 

SOUSA, L. Gênero e colonialidade: indígenas mulheres descolonizando os estudos 
de gênero. Revista Feminismos, [S. l.], v. 11, n. 1, 2023. DOI: 10.9771/rf.v11i1.52498. 
Disponível em: https://periodicos.ufba.br/index.php/feminismos/article/view/52498. 
Acessado em: 27 dez. 2025. 

 
 



 

 199 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Karen Crista Costa da Conceição 
COLONIALIDADE, GÊNERO E RESISTÊNCIA: A ATUAÇÃO DOS CAPUCHINHOS E 

DAS MULHERES TUPINAMBÁ NO MARANHÃO COLONIAL 
 

FONTES 

BÍBLIA SAGRADA. Tradução de João Ferreira de Almeida. Barueri: Sociedade Bíblica 
do Brasil, 2023. 

 

 

 

Recebido em: 29/06/2025 

Aprovado em: 28/12/2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


