
 
 
 
 

 200 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

MEDEIA E EURÍPIDES ENTRE A SOPHIA GREGA  
 

MEDEA AND EURIPIDES AMONG GREEK SOPHIA 

TEIXEIRA, Rafaela dos Santos* 

https://orcid.org/0000-0001-7752-7415 
 
 
RESUMO: A peça Medeia, de 
Eurípides (480–406 a.C.), foi encenada 
em março de 431 a.C., durante um 
concurso teatral das Grandes 
Dionísias. A obra retrata a história da 
mulher que, por gerações, ficou 
conhecida como aquela que 
assassinou os próprios filhos. No 
entanto, na ocasião de sua 
apresentação, foi classificada em 
terceiro e último lugar, sendo o 
vencedor Euforion, hoje esquecido. 
Sua permanência no repertório teatral, 
entretant o, permite a análise tanto da 
sociedade grega da época de sua 
composição quanto do papel 
desempenhado pelo próprio Eurípides 
nesse contexto. Assim, por meio do 
papel de Medeia e da sophia que ela 
reivindica, torna-se possível refletir 
sobre a categoria que Eurípides parece 
construir para si próprio, bem como 
sobre a função educacional da tragédia 
no contexto grego. A análise parte de 
trechos da peça nos quais é possível 
perceber a sophia de Medeia, 
considerando também o papel social da 
tragédia. 
 
PALAVRAS-CHAVE: Sophia; Paidéia; 
Tragédia; Eurípides; Medeia.  

ABSTRACT: The play Medea, by 
Euripides (480–406 B.C.E.), was 
staged in March of 431 B.C.E. during a 
theatrical competition at the Great 
Dionysia. The work portrays the story of 
the woman who, for generations, 
became known as the one who 
murdered her own children. However, 
at the time of its performance, it was 
ranked third and last, with Euphorion—
now forgotten—as the winner. Its 
permanence in the theatrical repertoire, 
however, allows for the analysis of both 
Greek society at the time of its 
composition and the role played by 
Euripides himself in this context. Thus, 
through the role of Medea and the 
sophia she claims, it becomes possible 
to reflect on the category that Euripides 
seems to construct for himself, as well 
as on the educational function of 
tragedy in the Greek context. The 
analysis is based on passages of the 
play in which Medea’s sophia can be 
observed, while also considering the 
social role of tragedy. 
 
KEYWORDS: Sophia; Paideia; 

Tragedy; Euripides; Medea. 

 

 

 
*Graduada em História pela Universidade Federal de Mato Grosso do Sul. Cursando mestrado 

em Letras - Estudos Literários pela mesma Universidade, desde 2024. Bolsista Capes desde o 

ano de 2025. Email: rafaelasantostei@gmail.com 



 

 201 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Rafaela dos Santos Teixeira 
MEDEIA E EURÍPIDES ENTRE A SOPHIA GREGA 

A figura de Medeia, enquanto feiticeira e assassina de seus filhos, ganhou 

diversas representações ao longo dos séculos, sendo que a base para grande parte 

delas vem da tragédia de Eurípides, intitulada Medeia. A personagem ambígua que 

mata os próprios filhos é resultado de uma série de mitos que, já conhecidos na Grécia 

Antiga, foram apropriados pelo tragediógrafo na peça. Este, que tantas vezes foi 

rejeitado por seus contemporâneos por suas obras, passa a expressar, pela boca de 

Medeia, características de si próprio. 

Entre as qualidades reivindicadas por Medeia está a sophia, sabedoria que, 

podendo ser atribuída às suas habilidades mágicas — que inclusive permitiram a 

Jasão conquistar o velo de ouro —, também está ligada à inovação que carrega em 

seus atos de vingança contra o herói. Ao ver-se traída por Jasão, Medeia escolhe a 

mais inesperada das vinganças: matar os próprios filhos. Lutando contra seus próprios 

sentimentos, a sábia personagem faz uso de sua capacidade discursiva para 

concretizar seus planos. Tal sophia pode, a partir de uma análise que considera as 

características da tragédia grega, ser compreendida como parte das reivindicações 

do tragediógrafo Eurípides, além de possuir função pedagógica na pólis. 

A análise permite compreender sobre os sentidos atribuídos à personagem 

grega, Medeia, enquanto praticante de magia representada por diversas linguagens 

posteriores, e como eles se relacionam com as características da literatura trágica 

grega e, principalmente, de seu próprio escritor. 

 

A TRAGÉDIA GREGA 

 

Ao analisarmos a tragédia grega desde a Antiguidade, é comum afirmar que 

esta deriva da epopeia, especialmente das obras de Homero, Ilíada e Odisseia 

(SOUSA, 2022, p. 41). Entretanto, vale lembrar que a obra homérica é fruto de uma 

longa tradição oral grega, ou seja, reúne mitos já transmitidos antes de sua fixação 

(FINLEY, 1988, p. 34). Dessa forma, a ideia de que a tragédia derivaria da epopeia 

deve levar em conta que os mitos, apesar de fixados em Homero, não se resumiam a 

este. É nesse sentido que Isócrates afirma que o mito utilizado por Homero ganha 

função diferente na tragédia grega: “Aquele [Homero] verteu em mitos as lutas e 

guerras dos semideuses; estes [Trágicos] reverteram os mitos em lutas e ações; de 



 

 202 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Rafaela dos Santos Teixeira 
MEDEIA E EURÍPIDES ENTRE A SOPHIA GREGA 

modo que [delas] viemos a ser, não só ouvintes, como também espectadores.” 

(ISÓCRATES, 2.48-49 apud SOUSA, 2022, p. 44). 

Dessa forma, o mito retratado na tragédia já era conhecido por seus 

espectadores. As obras às quais temos acesso foram, segundo Oliveira, produzidas 

depois da oficialização dos concursos cênicos, revelando a importância desse marco 

(OLIVEIRA, 1993). Nesse sentido, o momento em que a tragédia passa a ocorrer, é 

um contexto de oposição entre os planos humano e divino, mas sem deixar de parecer 

que são inseparáveis (VERNANT, 1999, p. 4). Tais características transparecem na 

narrativa trágica, transformando-se ao longo da trajetória das obras. 

De acordo com Oliveira, a tragédia, entretanto, possui uma função antes 

atribuída à epopeia, ou seja, educar — fato evidente quando Platão recusa a tragédia 

em sua cidade ideal, baseando-se em critérios educativos, morais e epistemológicos. 

Tal afirmação não significa, segundo o autor, negar a forma lúdica das obras, mas 

compreender a mistura do divertimento com a educação (OLIVEIRA, 1993, p. 70). 

Essa questão remonta à paideia, atribuída por Stephanie Barros Madureira também à 

epopeia de Homero. Esta, segundo a autora, remete ao processo educacional na pólis 

ateniense, incluindo práticas intelectuais, culturais, físicas e militares (MADUREIRA, 

2017, p. 25). 

Assim, compreendendo a paideia como conceito amplo, este pode ser 

aplicado à função social da epopeia, bem como da tragédia grega, transmitindo os 

padrões do que seria um cidadão ideal. Werner Wilhelm Jaeger (1936, p. 17), em 

“Paideia: a formação do homem grego”, defende que a história da educação grega 

coincide com a da literatura. Esta, em seu sentido originário, dado por seus criadores, 

é a expressão do processo de autoformação do homem grego. 

Dessa forma, os tragediógrafos buscam transcender a referência aos mitos, 

ilustrando princípios válidos para todos os tempos, o que também ocorre em Medeia 

e no ineditismo do crime por ela cometido. 

Ganha espaço, assim, a análise das relações de poder por trás da obra, em 

que o poder de narrar significava influenciar a sociedade. Oliveira (1993, p. 89) afirma 

que, de qualquer forma, em Atenas, o teatro era, pela sua origem, “desenvolvimento 

e natureza, um espetáculo de cariz eminentemente democrático, submetido a um 

controle coletivo que garantia o seu alinhamento com os interesses da comunidade”. 

Em seu artigo “O grupo político por trás da produção teatral”, Dolores Puga (2017, p. 



 

 203 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Rafaela dos Santos Teixeira 
MEDEIA E EURÍPIDES ENTRE A SOPHIA GREGA 

194) afirma que o teatro pode ser concebido como uma “ferramenta para estratégias 

de domínio sociopolítico e cultural, e não somente como espaço para ritualização do 

sagrado e mítico dentro dos valores simbólicos da Atenas clássica”. Com base nisso, 

é possível analisar o discurso da obra por meio de sua relação com o contexto em que 

se insere. 

 

ENTRE MEDEIA E EURÍPIDES 

 

A tão conhecida Medeia era filha de Eetes, rei da Cólquida, de quem Jasão 

deveria usurpar, na mitologia grega, o Velo de Ouro. Afirmava-se que ela seria filha 

de Hélio (Sol) e sobrinha da bruxa Circe e, de acordo com Brandão (1991), existe uma 

versão que afirma Hécate como sua mãe, a inspiradora de todas as magas, o que 

faria de Medeia irmã de Circe. Apesar disso, Medeia, desde o mito dos Argonautas e 

da tragédia ática, na tragédia de Eurípides, atravessando a literatura alexandrina e 

culminando em Roma, tornou-se o protótipo das magas (BRANDÃO, 1991, p. 83).  

De acordo com Brandão (1985, p. 60), o mito de Medeia está preso a dois 

outros: a lenda do Velocino de Ouro e a famosa expedição dos Argonautas. Segundo 

Trajano Vieira (2010), Homero menciona na Odisseia, de passagem, as expedições 

de Jasão, sem se referir a Medeia, que é citada por Hesíodo na Teogonia. Já Píndaro, 

por sua vez, além de abordar o casamento de Medeia, fala de seu papel na expedição 

dos Argonautas, na qual inclui sua habilidade em manipular venenos e a morte de 

Pélias, isso em Olímpicas e em Píticas (VIEIRA, 2010, p. 9). 

O mito dos Argonautas tem origem bastante remota, provavelmente 

associado às expedições gregas ao mar Negro, durante o período micênico, e Trajano 

(VIEIRA, 2010, p. 9-10) afirma que, se tomarmos como base as fontes e as referências 

remanescentes, somos levados a acreditar que o infanticídio de Medeia é fruto da 

criação de Eurípides. 

O escritor alexandrino Apolônio de Rodes, nas Argonáuticas (séc. III a.C.), 

discorre sobre a viagem de Jasão rumo à Cólquida, onde o rei Eetes, filho do Sol e 

pai de Medeia, lhe propôs três provas humanamente impossíveis para que obtivesse 

o Velo de Ouro. Estas eram: subjugar dois touros selvagens, arar um campo onde 

seriam semeados os dentes do dragão Ares, dos quais nasceriam guerreiros 

armados, e enfrentar esses guerreiros. Todas são vencidas por Jasão com o auxílio 



 

 204 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Rafaela dos Santos Teixeira 
MEDEIA E EURÍPIDES ENTRE A SOPHIA GREGA 

de Medeia, que, depois de ajudá-lo a eliminar o dragão protetor do Velo de Ouro, por 

temor ao pai, foge com os Argonautas. Nesse momento, o herói promete se casar 

com Medeia e conduzi-la à Grécia (VIEIRA, 2010, p. 10). 

Em Apolônio, o casamento entre Jasão e Medeia acontece por necessidade, 

sendo promovido por Arete, rainha do país, para evitar que Medeia fosse reconduzida 

ao pai. Após tais fatos, perseguidos no mar por Apsirto, irmão de Medeia, os 

Argonautas conseguem assassiná-lo, com intervenção da maga. Durante a viagem 

da Cólquida para Corinto, Medeia provoca a morte de Pélias por meio de suas próprias 

filhas. É a partir desse momento que a peça euripidiana se inicia, quando o casal, 

exilado de Iolco pelo filho de Pélias, finalmente aporta em Corinto. O casamento de 

Jasão com a filha de Creonte talvez tenha origem anterior à peça, já que em 

Pausânias encontra-se referência ao suicídio da princesa enquanto tentava se livrar 

do veneno de Medeia (VIEIRA, 2010, p. 10). 

No “Argumento” que antecede os manuscritos da obra, afirma-se que 

Eurípides buscou inspiração na peça de Neofron, com o mesmo nome. Em uma das 

notícias sobre a tragédia de Neofron, o discípulo de Aristóteles, Dicearco, sugere 

igualmente que Eurípides teria se inspirado na obra homônima do primeiro. 

Entretanto, segundo Trajano  (VIEIRA, 2010, p. 10-11), Eurípides se inspirou em 

numerosas obras de diferentes épocas, sendo que o vigor do mito pode ser avaliado 

pela forma como muitos de seus elementos são reinventados, desde a ocorrência de 

um Jasão bondoso e uma Medeia sórdida, até o retorno de uma Medeia imersa em 

atmosfera sagrada. 

Durante a peça euripidiana, Medeia possui uma terrível imagem, apresentada 

já no início, por meio da fala da Ama em seu prólogo: 

 
Argo, carena transvoante, não  
Cruzara o azul-cianuro das Simplégades,  
rumo aos colcos! O talhe em pinho pélio 
não produzira o remo dos heróis 
condutores do velo pandourado 
a Pélias: longe das ameias de Iolco, 
Medeia ficaria, e eu com ela,  
Sem que eros, por Jasão, a transtornasse! (Eurípides, Medeia, v. 1-8) 

 
A tensão começa a aumentar quando o preceptor e as crianças chegam, 

contando que Creonte pretende banir Medeia e seus filhos da cidade de Corinto, 

 
 



 

 205 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Rafaela dos Santos Teixeira 
MEDEIA E EURÍPIDES ENTRE A SOPHIA GREGA 

De passagem por onde os velhos jogam  
dados, à margem do Pirene sacro,  
fazendo-me de ausente, pude ouvir 
que o rei tem a intenção de ver bem longe 
de Corinto Medeia com seus filhos. 
Não sei o quanto é exato o falatório, 
mas torço para que não se confirme. (Eurípides, Medeia, v. 67-73) 

 
A apresentação de Medeia, desde o início, como uma ameaça, demonstra, 

segundo Brandão (1985, p. 65), a habilidade de Eurípides em preparar o espectador 

ou leitor para a progressão demoníaca do caráter da personagem. Após a Ama tentar 

afastar os filhos de Medeia, quando esta surge aos berros, o coro entra em cena, 

buscando traduzir a dor da personagem. Diante de tais falas, Medeia passa a narrar 

sua desventura, passando do particular para o geral, 

 
Mulher é amedrontável, ruim de pugna, 
Não suporta a visão da lança lúgubre,  
mas se maculam a honra em sua cama,  
não há quem lhe supere a sanha rubra. (Eurípides, Medeia, v. 263-266) 

  

Ao falar da situação da mulher, especialmente referente às suas condições 

no século V a.C., Medeia revela questões sobre a visão de Eurípides, muitas vezes 

considerado misógino. Apesar de ser considerado por Brandão (1985, p. 65) como 

“um grau superlativo”, a misoginia não poderia ser atribuída ao tragediógrafo. 

Após convencer o rei Creonte a autorizá-la a permanecer mais um dia em 

Corinto, Medeia passa a discorrer seu monólogo, afirmando a coragem para os feitos 

que deseja realizar,  

 
Não deixes pelo meio teus projetos,  
Medeia! Nada te demova! Medra o ardor,  
Se impera o destemor! Conheces bem 
Tua situação. As núpcias de Jasão 
Trarão a ti mofina mofa. De Hélios 
Solar descendes e de um pai magnífico. (Eurípides, Medeia, v. 401-406). 

 

Em seguida, chega Jasão, egoísta, afirmando que o motivo para se casar com 

a princesa seria o bem de seus filhos — argumento contra o qual Medeia responde 

com o amor. O diálogo se encerra, mais uma vez, com a ameaça de Medeia,  

 
Some daqui, saudoso da moçoila  
recém-domada! Tomam-na, se tardas!  
Goza tua ninfa, pois, se um deus me escuta, 
Lamentarás – quem sabe... – tuas núpcias. (Eurípides, Medeia, v. 623-626).  

 



 

 206 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Rafaela dos Santos Teixeira 
MEDEIA E EURÍPIDES ENTRE A SOPHIA GREGA 

A cena a seguir, com Egeu, rei de Atenas, aparentemente inesperada, serve 

para que Medeia tome a decisão de onde se exilar após realizar seu plano, revelado 

ao Coro logo após a saída do rei ateniense. Após a intervenção do Corifeu, Medeia 

deixa evidentes suas intenções. Jasão cai nas armadilhas de Medeia, levando, pela 

mão de seus filhos, a morte a Creonte e a sua filha, por meio das habilidades da maga 

com o feitiço. Após tais fatos, Medeia sabe qual deve ser o próximo passo: matar sua 

prole — o que resulta em uma batalha dentro de sua alma. 

 
Mulheres, titubeio! Os planos pe- 
riclitam! Vou-me, mas com meus dois filhos! 
Prejudicar crianças em prejuízo 
Do pai não dobra o mal? Fará sentido? (Eurípides, Medeia, v. 1.044-1.047) 

 

Apesar disso, vence a decisão do assassinato, deixando evidente, nessa 

cena, que, em Eurípides, a dicotomia não ocorre mais entre deus e homem, mas, 

segundo Brandão (1985, p. 70), ambos residem no íntimo do ser humano, sendo a 

Moíra substituída por Éros. 

Tal aspecto, além de poder ser associado a Eurípides e sua composição, 

também diz respeito às subversões, essenciais na tragédia grega. De acordo com 

Nicole Loraux (1989, p. 81-82), subversões são parte importante da tragédia, gênero 

cuja função é colocar em dúvida as representações cívicas, submetendo todos os 

valores a distorções. Assim, a ambiguidade da tragédia, cuja característica própria é 

dizer sem nomear, deixa sempre ao leitor a responsabilidade de sua decisão, sendo 

que aquele que presta atenção para o significante, descobre diversas surpresas 

(LORAUX, 1989, p.89 - 90).  

“Medéia” se desenrola linearmente, com a fala do mensageiro, que comunica 

a morte da princesa. A cena seguinte mostra, mais uma vez, o diálogo interno de 

Medéia, seguido da morte das duas crianças e da tardia chegada de Jasão. Medéia 

foge, então, em seu carro do Sol, enviado pelo deus Hélio, 

 
Por qual motivo moves os ferrolhos  
E atropelas os pórticos? Procuras 
A assassina e os cadáveres? Sou útil  
Em algo? Não encostarás em mim, 
pois meu avô, o Sol, providenciou-me  
a carruagem que afasta a mão hostil. (Eurípides, Medeia, v. 1317-1322). 

 

Segundo Brandão (1985, p. 70), se tal final é artificial e fora das normas 

aristotélicas, ele está em conformidade com “a revelação final do pensamento de 



 

 207 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Rafaela dos Santos Teixeira 
MEDEIA E EURÍPIDES ENTRE A SOPHIA GREGA 

Eurípides”: Medeia não se trata apenas de uma esposa sanguinária e vingativa, mas 

de uma figura que personifica as forças cegas e irracionais da natureza. 

Seu criador, Eurípides (Salamina, 480 a.C. — Macedônia, 406 a.C.), foi um 

poeta trágico do século V a.C., porém considerado à frente de seu tempo. Contam-

se, ao todo, 92 peças trágicas escritas por Eurípides, das quais 18 teriam sobrevivido, 

sendo estas: Alceste, Medeia, Os Heráclidas, Hipólito, Andrômaca, Hécuba, As 

Suplicantes, Héracles Furioso, Íon, As Troianas, Electra, Ifigênia em Táuris, Helena, 

As Fenícias, Orestes, Ifigênia em Áulis, As Bacantes e Reso. Entretanto, esta última 

também pode ser atribuída a um poeta anônimo do mesmo período. 

Quanto à concepção do tragediógrafo sobre a tragédia, este, segundo 

Brandão (1985, p. 57), a entendia como uma “práxis” do homem, operando, em 

decorrência disso, uma profunda dicotomia entre o mundo dos deuses e o dos 

homens, sendo o “kósmos” trágico o coração humano, e não mais o mito. O autor 

chama tal processo de “dessacralização do mito”. Nesse contexto, os deuses 

tradicionais são substituídos por meras abstrações, e a Moira deixa de ter sentido, 

sendo substituída pela “hamartia”, ou seja, o erro ou a falta oriundos das paixões 

(BRANDÃO, 1985, p. 59-60). 

Moiras, ou Meras, são a personificação do destino de cada ser humano, sendo 

que nem mesmo os deuses lhe podem escapar. Aos poucos, parece ter sido 

desenvolvida a ideia de uma Mera universal que dominava o destino de todos os seres 

humanos, encarnada nas três filhas de Zeus que tecem o destino (GRIMAL, 2005, p. 

306). Tal campo de atuação faz com que Eurípides seja o primeiro que, de acordo 

com Vieira (2010, p. 190), “exprime a alma do homem”. 

Tal inovação em Eurípides é perceptível se comparada a outros poetas do 

século V a.C., como Ésquilo e Sófocles. Apesar de exteriormente — ou seja, em 

aspectos como a escolha dos temas ou a disposição das diversas partes constitutivas 

da tragédia — a tradição ser idêntica, Eurípides foi influenciado por novas ideias do 

seu século, que invadiram Atenas. Dessa forma, seu teatro é uma espécie de 

“nostros”, de retorno a um mundo imaginário no qual o sofrimento e a dor não se 

justificam mais (BRANDÃO, 1985, p. 58). 

Para Brandão, o tragediógrafo tomou uma posição de rebeldia contra as 

tradições teatrais, especialmente no tocante à estrutura da tragédia. Arrancando de 

suas personagens a majestade teatral de outrora, o trágico inovador procurou 



 

 208 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Rafaela dos Santos Teixeira 
MEDEIA E EURÍPIDES ENTRE A SOPHIA GREGA 

substituí-la pelos rugidos das paixões e dos arrebatamentos afetivos, em cuja 

descrição é mestre consumado. Em Eurípides, personagens e fábulas são elaboradas 

em função do “páthos”, em que o “éros” objetivo de Ésquilo e Sófocles foi substituído 

pelo subjetivo. A paixão amorosa deve ser a mola-mestra do drama euripidiano. Eis 

aí o motivo pelo qual o poeta concedeu à mulher o trono de sua tragédia (BRANDÃO, 

1985, p. 59). 

Tal representação também possui ligação com o contexto político grego que, 

para Loraux (1989), é também as raízes da divisão entre feminino e masculino. Nesse 

sentido, enquanto a cidadania se afirma de acordo com o modelo de andréia, a política 

grega vai se construindo a partir da negação dos benefícios da conservação de uma 

parte feminina. O resultado dessa divisão sexual são os papéis sociais tão rigidamente 

conhecidos e divididos entre homens e mulheres gregas. Nesse caso, a dominação 

masculina é evidente, bem como os papéis e as funções na sociedade são 

estritamente específicos, especialmente quando nos referimos ao exercício das 

atividades políticas (LORAUX, 1989, p. 10 e 19).  

Entretanto, apesar de reconhecer a maneira como Atenas exclui as mulheres, 

Loraux demonstra em seus estudos que, apesar da rígida divisão, existe certamente 

uma mescla de funções, sendo que características nitidamente femininas acabam por 

aparecer em figuras masculinas, e o mesmo com as características masculinas. 

Nesse sentido, “a mescla era uma questão grega” e por isso merece ser estudada. 

Com base nisso, Nicole Loraux afirma em sua obra, As Experiências de Tirésias, que 

seu estudo, nesse livro, não é voltado para um estudo das mulheres, mas sim para o 

feminino, encontrando-se ele nos mais variados corpos das representações gregas 

(LORAUX, 1989, p. 9 e 19).   

A autora atenta não somente para as ideias mais aparentes, mas também aos 

detalhes minuciosos que revelam algo sobre o tema trabalhado. Nesse sentido, uma 

importante ciência utilizada por Loraux foi a psicanálise que por muito tempo foi 

discriminada por historiadores e antropólogos que se ocupam da Grécia Antiga. Esta 

é importante para que se construam operações de pensamento gregas sobre a 

indissociável condição psíquica e corporal do ser sexuado, ao invés de recorrer a uma 

simples tabela de categorias. Essa condição inegável é levada em conta por Loraux 

durante toda a obra, sendo compreendida tanto a partir da Realidade Institucional, ou 

seja, da vida política e de fontes relacionadas a isso, quanto a partir das 



 

 209 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Rafaela dos Santos Teixeira 
MEDEIA E EURÍPIDES ENTRE A SOPHIA GREGA 

representações, sejam elas na mitologia, no teatro, nos discursos etc. Isso se faz 

porque, apesar de a representação nem sempre condizer com a realidade da época, 

é sobre ela que a política se fundamentará (LORAUX, 1989, p. 10; 11; 36 e 37).   

Exemplo de tais distinções é a maneira como Eurípides concebe a família. 

Segundo Vieira (2010, p. 189), assim como na tragédia esquiliana, a tragédia 

euripidiana tem por base a família, sendo ambos inimigos de tal instituição. Entretanto, 

a inimizade de Ésquilo decorre do fato da família se opor ao Estado, enquanto a de 

Eurípides surge porque ela viola a liberdade do indivíduo. 

Quanto a Medeia, o tragediógrafo a encenou em março de 431 a.C., no 

concurso teatral das Grandes Dionísias, ficando em terceiro e último lugar (o primeiro 

foi Eufórion, e o segundo Sófocles). Tal impopularidade pode, segundo Vieira (2010, 

p. 159), ter sido causada pela novidade do gênero do crime inédito naquele contexto. 

Para o autor, de alguma maneira, Eurípides fala pela voz de sua personagem ao 

imaginar um enredo que se destaca pela novidade, podendo assim ser considerado 

um autor moderno: “O ineditismo do ato que está para praticar, pelo qual Medeia se 

eterniza, confunde-se com a originalidade do tema imaginado pelo autor” (VIEIRA, 

2010, p. 159). 

 

MEDEIA É “SOPHÉ” 

 

Característica relevante na obra, Medeia também é “sophé”, o que, segundo 

Vieira (2010, p. 158), sugere qualidades de autocontrole e ponderação. A personagem 

possui ampla capacidade argumentativa, sendo que, por diversas vezes, é 

mencionada a “sabedoria”. O radical de “sophé”, que aparece 23 vezes na peça, se 

estende, pela fala de Medeia, à “criação” e à “inovação”. Tal novidade, para Vieira 

(2010, p. 159), está associada à saída que busca para a situação em que se encontra: 

assassinar os próprios filhos. 

Para Puga, Eurípides, em sua tragédia, propõe questionamentos sobre o 

perigo de se expor saberes específicos e a utilização de ervas a representações 

femininas, já que deter saberes ligados aos “encantamentos mágicos” significava 

obter influência e domínio (PUGA, 2014, p. 108) 

Em sua fala frente ao rei Creonte, Medeia, na tentativa de convencê-lo a 

deixá-la ficar por mais um dia, explica a sabedoria a ela atribuída, 



 

 210 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Rafaela dos Santos Teixeira 
MEDEIA E EURÍPIDES ENTRE A SOPHIA GREGA 

 
Saber tenho de sobra e inveja alheia 
Há quem me louve a fraugma, há quem critique,  
desdém também. Te atemorizo? Longe 
de mim ser dona de um saber assim. (Eurípides, Medeia, v. 304-307, grifo 
nosso).  

 

Ao buscar definições para o termo sophia, Hadot (1999, p. 39) afirma que “o 

verdadeiro saber é, finalmente, um saber-fazer, e o verdadeiro saber-fazer é um 

saber-fazer o bem”. Entretanto, vale destacar que o termo possui um longo histórico 

de aplicações, sendo que, em Homero, por exemplo, sophia e sophós eram 

empregadas em diversos contextos. Na Ilíada, Hadot cita o caso do carpinteiro como 

portador de um “saber-fazer” e, nos hinos homéricos, a Hermes, um “saber-fazer 

musical”. Dessa forma, para o autor, os exemplos permitem questionar se 

 
a palavra sophia não designa, de preferência, atividades e práticas que são 
submetidas À medida e à regra e supõem um ensino e uma aprendizagem, 
mas, por outro lado, exigem também o concurso de um deus, uma graça 
divina, que revela ao artesão ou ao artista os segredos de fabricação e ajuda-
os no exercício de sua arte. (HADOT, 1999, p. 40) 

 
Apesar do ineditismo invocado por Medeia ser chocante quanto às suas 

ações, ele pode estar relacionado ao ineditismo da própria obra. Sendo assim, 

segundo Vieira (2010, p. 159), tal ação se confunde com o argumento dramático, 

transmitido por Eurípides pela voz de sua personagem ao imaginar tal enredo. 

Dessa forma, Vieira (2010, p. 160) afirma sobre a novidade da obra,  

 
Uma hipótese é que o escritor tenha imaginado uma situação para afirmar 
algo sobre a própria tragédia. O poeta não deve fazer da morte um efeito 
admirável, como Homero no passado ou Sófocles no presente, mas 
apresentá-la de maneira patética, realista e crua. Em lugar do arrebatamento 
e da catarse, o distanciamento e a apreciação intelectual da configuração 
poética. Em lugar do efeito, o feito, perspectiva que um bom artista moderno 
teria condições de defender. Esse é o sentido maior da novidade que Medeia 
apresenta (vv. 292-302).  

 

Vieira (2010, p. 161) que o próprio Eurípides aparenta falar pela voz de 

Medeia. Afinal, este “sofreu muita impopularidade em Atenas”, sendo, por fim, 

“mortificado pela hostilidade de seus companheiros cidadãos”, retirando-se para a 

corte da Macedônia. Dessa forma, é possível afirmar que a sophia de Medeia coincide 

com a de Eurípides, com o elemento inesperado de sua obra. 

A sabedoria de Medeia, entretanto, é extremamente lúcida em sua decisão. 

Para Vieira  (2010, p. 173), Medeia compreende que o projeto que está para executar 



 

 211 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Rafaela dos Santos Teixeira 
MEDEIA E EURÍPIDES ENTRE A SOPHIA GREGA 

é motivado “por uma dimensão não racional de sua estrutura psíquica, pela pulsão 

furiosa”. A sabedoria estaria, então, em não se iludir com a dualidade razão e 

desrazão, mas em entender o que a motiva (VIEIRA, 2010, p. 173). Tal dualidade da 

consciência de Medeia fica evidente em sua fala, quando percebe os malefícios da 

decisão de matar os filhos. 

 
Mulheres, titubeio! Os panos pe- 
riclitam! Vou-me, mas com meus dois filhos! 
Prejudicar crianças em prejuízo 
Do pai não dobra o mal? Fará sentido? 
Comigo não: adeus projetos árduos! (Eurípides, Medeia, v. 1044-1048). 

 

Por fim, em sua sabedoria, Medeia opta por matar as crianças, ouvindo seu 

lado mais racional,  

 
O que se passa em mim? Aceitarei 
o escárnio de inimigos impunidos?  
Que infâmia ouvir de mim reclamos típicos 
de gente frouxa! Ao rasgo de ousadia! (Eurípides, Medeia, v. 1.049-1.052).  

 
Em sua racionalidade e sabedoria, Medeia se apresenta de maneiras 

diferentes a cada personagem, seja Jasão, Egeu ou Creonte. Para cada um deles, ela 

atua de forma a atingir seu objetivo: ganhar confiança, conseguir ficar em Corinto por 

mais um dia ou ser acolhida em Atenas. A tal atitude, Vieira (2010, p. 169) denomina 

“teatralização”, característica que faz parte da sophia da protagonista e também do 

tragediógrafo. 

De acordo com Hadot (1999, p. 42), a sophia pode designar a habilidade de 

se conduzir com o outro, podendo chegar até a “astúcia e dissimulação”, habilidades 

muito evidentes na teatralização de Medeia, que, com certa “astúcia”, convence Jasão 

a enviar os filhos com os presentes à princesa, ou persuade os demais personagens, 

argumentando, inclusive, com o coro, a fim de justificar suas ações. 

Tal teatralização se torna evidente nas duas primeiras cenas em que Medeia 

dialoga com Jasão, sendo que, em cada uma, a personagem assume um humor 

diferente. Em um primeiro momento, logo no início da peça, Medeia destila palavras 

contra o herói, ofendendo-o por sua traição. 

 
Avesso do homem, sórdido dos sórdidos! –  
Eis como minha língua te fustiga. 
Inimigo do deus, de mim, dos homens, 
Tens o topete de falar comigo? 
Longe de ser um rasgo de bravura,  



 

 212 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Rafaela dos Santos Teixeira 
MEDEIA E EURÍPIDES ENTRE A SOPHIA GREGA 

Olhar de frente amigos que arruinou 
É a pior moléstia que comete alguém: 
A canalhice! Calha a tua vinda, 
Pois lavarei a ânima cuspindo 
Palaras chãs que irão te constranger (Eurípides, Medeia, v. 465-474). 

 

Após seu diálogo com Egeu, sabendo que conseguiria refúgio em Atenas caso 

realizasse seu plano de assassinato, Medeia passa, então, a tentar convencer Jasão 

a pedir ao rei por seus filhos, permitindo que levassem um presente até a princesa — 

fala que ocorre em tom totalmente distinto da primeira,  

 
Errei ao me excluir do plano, ao não 
Colaborar, ao não servir a noiva,  
Sorrindo à beira-leito. Somos como  
Somos. Mulher não é um mal; direi: 
tão só mulher. Não queiras ser igual  
no mal, opondo a minhas criancices 
criancices. Assumo meu equívoco, 
agora que aprimoro meus projetos: 
vinde, filhos, saí da moradia, 
num abraço, saudai junto de mim 
Jasão, não mais alimentando ódio 
Contra quem tanto amamos: a concórdia 
Reina em lugar da prévia discordância. (Eurípides, Medeia, v. 886-898). 

 
Em tal fala, fica evidente o tom manso com que humildemente Medeia se 

dirige a Jasão, diferente da antiga ira com que havia agido anteriormente. Tal 

transformação não decorre de um arrependimento da personagem, mas trata-se de 

dissimulação e teatralização feitas a fim de conquistar seus objetivos. Essa 

capacidade mostra que a sabedoria reivindicada por Medeia é realmente parte de 

suas habilidades na peça. 

Dessa forma, Medeia aparece como uma figura ambígua, que demonstra 

tanto o terror de sua ação quanto a novidade, atribuída a Eurípides em sua sabedoria, 

a sophia. Segundo P. E. Easterling (2003, apud VIEIRA, 2010 p. 185-186), 

 
Atenas, cidade das Musas, ideal de esplendor civilizado, onde “Sophia” e os 
Amores estão em harmonia [...] Todas essas passagens chamam a atenção 
para a ambivalência da inteligência humana e para a criatividade, que é 
potencialmente uma fonte de beleza e harmonia, mas passível também de 
irromper em violência destrutiva sob a influência da paixão. Medeia em sua 
“sophia” exemplifica tal ambivalência: vemos sua perspicácia e poder 
intelectual voltados, graças a seu amor traído por Jasão, para fins destrutivos 
– e auto-destrutivos. E seu heróico sendo de identidade é usado para 
desvelar a natureza trágica do que ela faz e padece.  

 

Apesar disso, levando em conta a definição aristotélica do herói trágico grego, 

autor que o compreende em uma situação intermediária, não sendo demasiadamente 



 

 213 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Rafaela dos Santos Teixeira 
MEDEIA E EURÍPIDES ENTRE A SOPHIA GREGA 

bom nem demasiadamente mau: “Resta, portanto, a situação intermediária. É a do 

homem que não se distingue muito pela virtude e pela justiça; se cai no infortúnio, tal 

acontece não porque seja vil e malvado, mas por força de algum erro” 

(ARISTÓTELES, Poética, v. 7-10). 

Medeia não pode ser classificada como personagem “herói”, afinal este, 

segundo Brandão (1985), deveria estar em um meio-termo, encontrando sua ruína em 

alguma falta cometida. Entretanto, o erro da personagem na peça é motivado por 

vingança e sua saída, ao final da peça, em um carro do Sol, evidencia que a ruína de 

Jasão não significou a da maga, apesar da dor por ela mesma produzida. Medeia, 

segundo Brandão  (1985, p. 64), é uma figura trágica, muito mais do que uma heroína 

trágica, talvez mais uma vítima trágica do que um agente trágico. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Portanto, assim como a tragédia grega possui um papel educativo e o poder 

de influenciar a sociedade por meio do ato de narrar, Medeia é portadora do poder de 

moldar as situações por meio de seus discursos. Estes, carregados de sophia, 

representam o “saber-fazer” da personagem que, em uma dualidade de emoções, 

opta pela racionalidade, tomando a mais inesperada e “sábia” decisão: assassinar a 

própria prole. Por meio da teatralização, Medeia transforma situações que lhe seriam 

negativas em facilitadoras para seu plano inovador. É por meio de tal novidade que 

Eurípides reivindica para si, pela boca de sua personagem, a sophia de construir uma 

narrativa que gerou a reprovação de seus conterrâneos, mas que permaneceu 

suscitando reflexões sobre a alma humana por gerações. 

Tal característica reflete a realidade de uma sociedade grega que valoriza a 

paideia, ou seja, a educação a partir de múltiplos meios, inclusive as peças teatrais. 

Dessa forma, a sabedoria reivindicada por Eurípides, por meio de sua protagonista, 

revela uma categoria valorizada pelos gregos e, especialmente, pelo tragediógrafo. 

Na figura de Medeia, tal sabedoria pode representar um poder ameaçador se 

considerarmos as características negativas atribuídas a mulheres portadoras de 

saberes mágicos, como Circe e Medeia, figuras que, em muitas de suas 

representações, são caracterizadas como bruxas. 



 

 214 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Rafaela dos Santos Teixeira 
MEDEIA E EURÍPIDES ENTRE A SOPHIA GREGA 

No caso de Medeia, esta, apesar de ameaçadora, faz uso do ineditismo de sua 

ação para surpreender o público e demonstrar sua sabedoria. A surpresa da atitude 

de uma mulher que assassina a própria prole aparenta ser a mesma reivindicada por 

Eurípides, o que permite um aprofundamento na análise de tais categorias na 

sociedade grega antiga. 

 

 

REFERÊNCIAS 
 

ARISTÓTELES. Sobre a arte poética. Tradução de Antônio Mattoso e Antônio Queirós 

Campos. 1. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2018. (Filô). Título original: Περὶ ποιητικῆς. 

ISBN 978-85-513-0112-8. 

BRANDÃO, Junito de Souza. Dicionário mítico-etimológico da mitologia grega. 
Petrópolis: Vozes, v. 2, 1991. 

BRANDÃO, Junito de Souza. Eurípides. In: BRANDÃO, Junito de Souza. Teatro 
Grego: Tragédia e Comédia. 4 ed. Petrópolis: Vozes, 1985, p. 57-70. 

FINLEY, Moses. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Editorial Presença, 1988. 

GRIMAL, Pierre. MERAS. In: GRIMAL, Pierre. Dicionário da Mitologia Grega e 
Romana. Tradução de Victor Jabouille – 5. ed. Rio de Janeiro, Brasil: Bertrand Brasil, 
2005. 

HADOT. Pierre. O que é a filosofia antiga? Tradutor: Dion Davi Macedo. São Paulo, 
SP: Edições Loyola, 1999.  

JAEGER, Werner Wilhelm. Paideia: a formação do homem grego. 1936. EDITORIAL 
ASTER, LDA. - Largo D. Estefânia, 8, 1. ed. Lisboa-1. Tradução de Artur M. Parreira., 
São Paulo: Editora Herder, 1994.  

LORAUX, Nicole. Les expériences de Tirésias: le féminin et l’homme grec. Paris: 
Gallimard, 1989. 

MADUREIRA, Stéphanie Barros. Relacionando Magia e Gênero na Literatura Grega: 
uma análise comparada do uso do phármakon pelas feiticeiras Circe e Medeia 
(séculos VIII e V a.C.) Dissertação de mestrado. Rio de Janeiro, 2017. 

OLIVEIRA, Francisco de. Teatro e Poder na Grécia. Hvmanitas, vol. XLV, 1993. 

PUGA, Dolores. Magia e cultura patriarcal: as transformações na imagem da 
pharmakis na Antiguidade. Monções: Revista de História da UFMS/CPCX, v. 1, n. 1, 
p. 1-?, set. 2014. 



 

 215 Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 15, n. 31 EDIÇÃO 2025/2, ISSN: 2238-1651 22fd22222238-1651    

 

 Rafaela dos Santos Teixeira 
MEDEIA E EURÍPIDES ENTRE A SOPHIA GREGA 

PUGA, Dolores. O grupo político por trás da produção teatral: uma análise de discurso 
de As Bacantes de Eurípides. Dimensões, v. 39, jul.-dez. 2017. 

SOUSA, Eudoro de. Tragédia e lenda heroica; A origem da tragédia segundo 
Aristóteles. In: SOUSA, Eudoro de. A tragédia grega: origens. Brasília: Editora UnB, 
2022, p. 41-52. 

VERNANT, Jean-Pierre. O Momento Histórico da Tragédia na Grécia: Algumas 
Condições Sociais e Psicológicas. In: VERNANT, Jean-Pierre. Mito e tragédia na 
Grécia antiga I e II. São Paulo: Perspectiva, 1999. 

VIEIRA, Trajano. Introdução. In: EURÍPIDES. Medeia. Tradução de Trajano Vieira. 
Edição Bilíngue. São Paulo: Editora 34, 2010. 

 
FONTES: 
 
EURÍPIDES. Medeia. Edição bilíngue; tradução, posfácio e notas de Trajano Vieira; 

comentário de Otto Maria Carpeaux. São Paulo: Ed. 34, 2010. 192 P. 

 

Recebido em: 15/04/2025 

Aprovado em: 02/12/2025 

 

 


